# نقدو بررسی تطبیقی

# نظریهٔ «طرح عظیم» استیون هاوکینگ از منظر حکمت متعالیه\*

□ مهدی امامی جمعه (
 □ سیدمهران طباطبایی (

#### چکیده

نظریهٔ «طرح عظیم» استیون هاوکینگ از مهمترین تئوریهای مطرحشده در چند سال اخیر است که به علت محتوای این تئوری مبنی بر انکار ضرورت وجود خداوند و خلقت جهان هستی از «هیچ»، در میان محافل فیزیکی و دینی واکنشهای متفاوتی را به همراه داشته است. در این پژوهش نویسنده با استفاده از مبانی حکمت متعالیه و با فرض صحت تمامی نظریات فیزیکی هاوکینگ نشان خواهد داد که مفهوم «هیچ» مورد استناد هاوکینگ با مفهوم خلاً در حکمت متعالیه بسیار متفاوت است و به معنای نیستی محض نمی باشد و خلقت جهان به واسطهٔ «هیچ» مورد استناد هاوکینگ، هیچ گونه منافاتی با خالقیت خداوند نخواهد داشت و با فرض صحت تئوری «М» نقش خداوند در ربوبیت و خالقیت، مفروض و مبرهن است که در این راستا مبانی معرفت شناسی و



<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۲/۱۲/۱ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۳/۹/۲۷.

۱. دانشیار دانشگاه اصفهان (m.amam@ltr.ui.ac.ir).

۲. دانشجوي دکتري حکمت متعاليه (نو يسندهٔ مسئول) (mehran.tabatabaei@gmail.com).

هستی شناسی هاوکینگ و صدرالمتألهین و چگونگی آفرینش عالم ناسوت و نظام مندی عالم ناسوت و نقش خداوند، مورد تطبیق و نقد و بررسی قرار خواهد گرفت.

واژگان كليدى: خداوند، هاوكينگ، صدرالمتألهين، هيچ، آفرينش.

#### مقدمه

استیون ویلیام هاوکینگ کیهانشناس و فیزیکدان نظری بریتانیایی است که در سال ۲۰۱۰ میلادی با انتشار کتاب «طرح عظیم» و با استناد به نظریههای فیزیک جدید به بیان و شرح چگونگی خلقت عالم هستی از هیچ می پردازد و به این موضوع اشاره می کند که برای هستی یافتن عالم هستی و تداوم جهان، نیازی به یک آفریدگار نیست چرا که قوانین فیزیک جدید چگونگی ایجاد عالم ماده را به صورت خودجوش و بدون نیاز به خالقی مدبر برای ما شرح می دهد.

هاوکینگ با بیان نمونههایی از نتیجه گیریهای اشتباه فلاسفهٔ غرب در مورد نظام آفرینش، فلسفه را علمی مرده میداند که پیشرفتهای جدید، مخصوصاً نوآوریهای علم فیزیک بطلان این علم را آشکار میسازد و به این ترتیب دانشمندان علوم طبیعی را حاملان مشعل اکتشاف رموز هستی میداند. همچنین وی به صراحت بیان می کند که کتاب «طرح عظیم» ریشه در مفهوم جبرگرایی علمی دارد که بیان می کند معجزه یا استثنایی برای قوانین طبیعت وجود ندارد. نویسنده با استناد به قوانین فیزیک کوانتوم به بازبینی در روابط علت و معلول می پردازد و به نوعی منکر روابط شناخته شده بین علت و معلول می پردازد و به نوعی منکر روابط شناخته شده بین علت محصول هوی و هوس خداوند دانسته و مینویسد: «افراد معتقد می توانند بگویند که خدا تاس می اندازد».

هاوکینگ با اشاره به قوانین نظریهٔ «M» و اثبات جهانهای ناشناختهٔ متفاوتِ پوشیده از چشم ما و یادآوری انقلاب کپرنیکی، این مسئله را که انسان به عنوان محور و هدف خلقت مطرح باشد، منکر می شود. در هر صورت نویسنده با ارائهٔ یک

⟨VT⟩

<sup>1.</sup> Stephen William Hawkink.

<sup>2.</sup> The Grand Design.

هستی شناسی و جهان بینی به ظاهر کامل، تبیین و تفسیر کاملی از نظام خلقت هستی ارائه مینماید و به بیان خود با ارائهٔ نظریهٔ «M» و تلفیق فیزیک کوانتوم و کیهان شناسی، طرح نهایی و پایانی برای جهان شناسی علوم طبیعی ارائه می کند.

نظریهٔ هاوکینگ اگرچه از منظر فیزیکدانان با برخی انتقادات روبه رو شد (Penrose, 2010) و برخی متکلمان و محققان نیز در صدد پاسخ به ابهام وی برآمدند (ر.ک: اهرامی، ۱۳۹۱؛ سبحانی، ۱۳۹۰: سایت تبیان)، لکن در هیچ یک از نقدهای صورت گرفته منشأ خطا و مغالطهٔ فلسفی هاوکینگ به درستی شناخته نشد و تبیین صحیحی صورت نپذیرفت بلکه به ارائهٔ پاسخهای کلی اکتفا شد. همچنین تا کنون هیچ گونه تطبیق میان نظرات هاوکینگ و مبانی حکمت متعالیه صورت نگرفته است که در این مقاله با فرض صحت قوانین فیزیکی مورد استناد هاوکینگ، نتایج مستفاد از این قوانین را با نظام معرفت شناسی و هستی شناسی حکمت متعالیه مقایسه و مورد نقد و بررسی قرار خواهیم معرفت شناسی دو محور نظریهٔ «طرح عظیم» در مورد چگونگی آفرینش عالم ناسوت و نقش خداوند در عالم ماده پس از ایجاد آن، به بررسی نظریهٔ وی خواهیم پرداخت.

# مبانی و رویکرد پژوهش

آنچه به عنوان اصل موضوعه و مبرهن در این پژوهش مدنظر قرار گرفته است، تمایز و انفکاک مباحث فلسفی و فیزیکی نسبت به یکدیگر است به طوری که یقیناً همان گونه که بررسی و اثبات یک نظریهٔ مبتنی بر مبانی تجربی و فیزیکی در علم فیزیک صورت می گیرد، نقد آن نیز در همان علم قابلیت و امکان بررسی را دارد، چنان که مباحث فلسفی نیز در حوزه و حیطهٔ فلسفه قابل نقد و بررسی است. لکن برخی اوقات محقق و پژوهشگر به سبب عدم آشنایی با مباحث و اصول علم دیگر و داشتن پیش فرض ذهنی مشخص به صورت آگاهانه و یا ناخود آگاه نظریات علمی در رشتهٔ خود را به علوم دیگر تعمیم می دهد و یا نتایجی غیر مرتبط از مباحث علم مورد تخصص خود را اتخاذ می کند.

آنچه به وضوح در سخنان و نظریات هاوکینگ قابل مشاهده است، آن است که وی با ذکر مباحث فیزیکی و تحلیل و بررسی آنها که البته به لحاظ فیزیکی نیز توسط



<VF>

برخی فیزیکدانان مورد تردید واقع شده است، نتیجهٔ فلسفی از سخنان خود می گیرد و جهان را بدون نیاز به وجود خالق ممکن می داند. به علاوه، هاوکینگ با استناد به بروندادهای علمی فلاسفهٔ غرب و بدون آگاهی از مبانی فلسفهٔ اسلامی و به خصوص حکمت متعالیه، به تبیین تقابل فلسفه و علوم تجربی می پردازد، در حالی که مبانی حکمت متعالیه نه تنها در تناقض با نظام مندی عالم بنا بر قوانین معین نیست بلکه حکمت متعالیه، لازمهٔ حکمت خداوند را وجود قوانین مشخص در تدبیر عالم می داند. در این تحقیق با فرض صحت تمامی نتایج فیزیکی مورد اشارهٔ هاوکینگ نشان خواهیم داد که نمی توان نتیجهٔ مورد نظر هاوکینگ را اخذ نمود. به عبارت رساتر آنچه اکنون توسط هاوکینگ به عنوان شبههای در مورد عدم ضرورت وجود خالق مطرح بود، سالها پیش توسط فیلسوف اسلامی صدرالمتألهین شیرازی پاسخ داده شده است. در این راستا برای بررسی دقیق نظریهٔ «طرح عظیم» لازم است تا مبانی معرفت شناسی و هستی شناسی هاوکینگ و صدرالمتألهین مورد تطبیق و بررسی قرار گیرد تا پس از آن هستی شناسی هاوکینگ را از سخنان فکری هر دو، پاسخ لازم پرسش هاوکینگ را از سخنان فلسوف متأله ملاصدرای شیرازی اخذ نمود.

لذا همان گونه که گفته شد در این تحقیق با اصل موضوعه قرار دادن صحت نظریات فیزیکی هاوکینگ نتایج سخن او از منظر صدرالمتألهین مورد نقد و بررسی قرار خواهد گرفت.

# ١. تبيين نظرية طرح عظيم

#### ۱-۱. هستی شناسی معرفت

استیون هاوکینگ، فیزیکدان برجستهٔ انگلیسی در ابتدای کتاب خود با طرح سؤالات هستی شناسی و معرفت شناسی به تبیین افق دید خود در ارائهٔ تئوری «طرح عظیم» می پردازد و با اذعان به این مطلب که این پرسشها مربوط به مباحث فلسفی است، به دلیل آنکه فلسفه را مرده می پندارد، آن را قادر به پاسخ گویی به این سؤالات نمی داند. به عبارتی اگرچه وی بر تمایز ساختاری و بنیادی مسائل دو علم فلسفه و فیزیک آگاه

است، ناتوانی فلسفه در پاسخ گویی به سؤالات وی، او را به سمت نوعی علم گرایی افراطی سوق داده است. وی معتقد است که فلسفه نتوانست پیشرفتهای جدید در علم، خصوصاً علم فیزیک را تحمل کند. به این ترتیب دانشمندان علوم طبیعی در تلاش برای آگاهی بیشتر، حامل مشعل اکتشافات شدند (هاوکینگ و ملودینو، ۱۳۹۱: ۷).

# ۱ـ۲. حکایت گری معرفت

از منظر فیزیک، علم به موجودات خارجی از طریق ارتباط دستگاه های عصبی، با هویت خارجی حاصل می شود. در بینش هاوکینگ و فیزیک کوانتوم، مدل جدیدی از واقعیت بیرونی ارائه می شود که تصویری از جهان را به ما ارائه می دهد که در آن بسیاری از مفاهیم بنیادی مربوط به درک مستقیم از واقعیت بیرونی معنا ندارد (همان: ۶۲). در نظریهٔ کوانتوم که مورد اعتقاد هاوکینگ است، مکان، مسیر و حتی گذشته و آیندهٔ یک شیء دقیقاً مشخص و قطعی نیستند (همان: ۶۱). بر این اساس، اجزای تشكيل دهندهٔ تمام اشيا از قوانين فيزيك كوانتوم تبعيت مي كنند و قوانين، تقريب خوبي از فیزیک کوانتوم در مقیاس بزرگ می باشند (همان: ۶۲) و هر چه جسم بزرگ تر باشد، اثرات کوانتومی آن ضعیفتر قابل شهود خواهد بود، بنابراین هر حیوانی در باغ وحش نمی تواند با رفتار موج گونه از درون میلههای قفس عبور کند! (همان) بر اساس یکی از اصول فیزیک کوانتوم یعنی اصل عدم قطعیت، توانایی ما در اندازه گیری همزمان اطلاعات دقیق محدود است؛ مثل مکان و سرعت یک ذره، به گونهای که هر چه سرعتی که اندازه می گیرید دقیق تر باشد، ناچار در اندازه گیری مکان، دقت کمتر خواهد بود و برعكس. لذا اگر مكان يك الكترون را در مقياس سايز اتم تعيين كنيم، سرعت آن را با دقتی بیشتر از تلورانس هزار کیلومتر بر ساعت تعیین نموده ایم! (همان: ۶۴) در این راستا شناخت نسبت به واقعیت خارجی در بعد میکروسکویی نامعقول و از بعد ماکروسکویی با تقریبی مناسب ممکن است، اگرچه حتی نظارت شخص ناظر بر اشیا نیز تغییراتی در شیء ایجاد می کند که قابل پیش بینی نیست (همان: ۶۳).

1. Scientism.

### ١\_٣. قانون عليت



فیزیک کوانتوم به ما می گوید: «هیچ چیز هرگز نمی تواند در نقطهٔ مشخص و قطعی قرار داشته باشد، زیرا در این صورت میزان عدم قطعیت در اندازهٔ حرکت بی نهایت می گردد» (همان: ۶۷). مدل کوانتوم می گوید که ذره زمانی که بین نقاط آغاز و پایان حرکت می کند مکان قطعی ندارد؛ یعنی ذرات می توانند تمام مسیرهای ممکن بین منبع و مقصد را بپیمایند (همان: ۶۹). بدین ترتیب قانون علیت بر طبق بیان برخی فیزیک دانان کوانتوم عبارت است از اینکه اگر حال را دقیقاً بدانیم، آینده را می توانیم پیش بینی کنیم به طوری که اگر در یک زمان تمامی اطلاعات مربوط به یک سیستم را برای آینده بدانیم این امکان هست که بتوانیم بدون ابهام، رفتار فیزیکی سیستم را برای آینده پیش بینی کنیم (ایرای آینده).

# ۱-۴. معجزه، كرامات و دعا

هاوکینگ در کتاب خود با آوردن مثالهای گوناگون امکان تحقق معجزه را محال



توصیف می کند و می نویسد در گذشته نسبت دادن رویدادهای خشن طبیعت به شیاطین و یا خدایان بدذات امری رایج بود (۱۳۹۱: ۱۴) و با اشاره به داستان نقل شده از یوشع پیامبر در انجیل که دعا کرد تا خورشید و ماه از خط سیر دوار خود خارج شوند، این امر را بدان معنا می داند که زمین از گردش به دور خود باز ایستد و به عبارتی به لحاظ قوانین فیزیک امری محال خواهد بود (همان: ۲۹).

هاوکینگ با بیان این مطلب که چگونه نظم حرکت اجرام کیهانی به جای اینکه بازیچهٔ میل خداوند و شیاطین متعدد باشد از طریق قوانین معینی اداره می شود، وجود معجزه را انکار می کند و معتقد است که قوانین باید در هر مکان و زمانی صادق باشند در غیر این صورت دیگر نمی توان آنها را قانون نامید. به این ترتیب هیچ استثنا و معجزهای وجود نخواهد داشت و حتی خداوند و شیاطین متعدد نیز قادر نیستند در حرکت جهان مداخله کنند (همان: ۱۵۳).

در بینش هاوکینگ امکان تغییر در قوانین فیزیکی حاکم بر عالم ماده وجود ندارد و بر این اساس نظم موجود در عالم طبیعت هیچ گاه دستخوش هوی و هوس خداوند و دیگران نخواهد بود تا دچار تغییر و تحول شود (همان). همچنین وقایعی چون داستانی که در انجیل نقل شده است و بر اساس آن یوشع دعا کرد و خورشید و ماه از خط سیر دوار خود خارج شدند به طوری که خورشید حدود یک روز درنگ کرد افسانه و غیر واقعی خواهد بود (همان: ۱۷۸).

# ۱ـ۵. خلأ، زمان و فضا

هاوکینگ در تبیین چگونگی خلقت عالم هستی از هیچ، به بررسی خلأ و فضا و زمان می پردازد و خلأ مورد اعتقاد فیزیک را تبیین و با استفاده از ویژگیهای فضا و زمان، چگونگی آغاز جهان را تبیین می کند (همان: ۱۲۲).

در فیزیک کوانتوم خلأ به موجودی اطلاق می شود که بسیار پیچیده است و ساختاری غنی دارد که ناشی از میدان الکترومغناطیسی آزادی است که صفر نمی شود و وقتی فضا \_ زمان خمیده باشد خلأ از این هم پیچیده تر می شود و خمیدگی به توزیع فضایی افت و خیزهای میدان کوانتومی تأثیر می گذارد و می تواند یک انرژی خلأ غیر



⟨V∧⟩

صفر ایجاد کند؛ چون خمیدگی از جایی به جای دیگر تغییر می کند، انرژی خلأ نیز می تواند تغییر کند؛ یعنی در بعضی جاها مثبت و در جاهای دیگر منفی باشد. در هر حال در هر نظریهٔ فیزیکی انرژی باید بایسته بماند. خلأ از منظر استیون هاوکینگ با توجه به اصل عدم قطعیت هایزنبرگ قابل توصیف است. بر طبق این اصل، مقدار میدان و سرعت تغییر آن، درست مثل موقعیت یک ذره عمل می کند؛ یعنی هر چه یکی از این دو را با دقت بیشتری تعیین کنیم، دقت در تعیین میزان دیگری کاهش می یابد (همان: ۱۰۴). پیامد مهم این امر آن است که چیزی به نام فضای خالی وجود ندارد؛ زیرا فضای خالی یعنی جایی که در آن مقدار و سرعت تغییر یک میدان هر دو دقیقاً صفر باشد، بنابراین فضا هرگز خالی نخواهد ماند در عوض فضا می تواند حالتی از انرژی مینیمم به نام انرژی خلأ داشته باشد.

از آنجا که بر طبق اصل عدم قطعیت، امکان ندارد تغییرات میدان و سرعت هر دو دقیقاً مشخص باشند، بنابراین فضا هرگز خالی نخواهد بود. در عوض فضا می تواند حالتی از انرژی مینیمم به نام انرژی خلأ داشته باشد. اما این حالت انرژی مینیمم در معرض آنچه ناپایداریهای کوانتومی یا افت و خیزهای خلأ نامیده می شوند قرار دارد و ذرات و میدانهایی می آیند و از بین می روند (همان).

هاوکینگ به تبیین تأثیر گرانش بر فضا و زمان می پردازد و از دیدگاه خود نسبت به زمان و فضا در تبیین چگونگی آغاز جهان استفاده می کند (همان: ۱۲۲). در علم فیزیک، فضا ـ زمان به هر گونه مدل ریاضی گفته می شود که زمان و مکان را به صورت ساختاری واحد و در هم پیوسته با یکدیگر ترکیب کند. در فضا ـ زمان سه بعد فضا و یک بعد زمان در هم ادغام می شوند و یک محیط پیوستهٔ چهاربعدی را ایجاد می کنند. در فیزیک نسبیتی، زمان نمی تواند جدا از سه بعد فضا باشد. بر اساس نسبیت خاص، نرخ گذر زمان برای جسمی که مشاهده می شود، بستگی به نسبت سرعت جسم و سرعت مشاهده گر دارد و بر اساس نسبیت عام، شدت میدان گرانشی، نرخ گذر زمان را کاهش می دهد.

هاوکینگ با بیان این اصل که گرانش، فضا ـ زمان را دچار انحنا می کنـ د بـ ه بیان چگونگی انحنای زمان و کشیده یا فشرده شدن بازه های زمانی می پردازد (همان: ۱۲۳).

در حالت کلی، زمان و فضا می توانند در هم تنیده شوند و بنابراین فشردگی و کشیدگی آنها هم قدری آمیخته می شوند (همان) لکن زمان چه دارای یک ابتدا و انتها، و چه جاری تا ابد، با فضا متفاوت است. با این حال هر گاه اثرات نظریهٔ کوانتوم بر نظریهٔ نسبیت افزوده شود انحنای فوق العاده می تواند با چنان شدتی رخ دهد که زمان، مثل بعد دیگری از فضا عمل کند (همان: ۱۲۴). وی با بیان اینکه زمان می تواند مثل بعد دیگری از فضا رفتار کند، قائل به بدون مرز بودن فضا ـ زمان می شود و این ایده که تاریخچهها باید سطوح بستهٔ بی مرز باشند، شرایط بی مرزی نامیده می شود (همان: ۲۵). بر این اساس زمان، موجودی بدون مرز و بدون آغاز است که علی رغم تفاوت آن با فضا به گونه ای تنیده به هم عمل می کنند.

### ۱-۶. بررسی جهانبینی میکروسکویی و ماکروسکویی

در نگاه میکروسکوپی هاوکینگ به عالم هستی، با پذیرش اصل عدم قطعیت هایزنبرگ، خروجی فرایندهای فیزیکی را نمی توان با قطعیت پیش گویی کرد، زیرا حتی نمی توان آنها را با قطعیت تعیین کرد (همان: ۶۵).

بر اساس فیزیک کوانتوم، هیچ چیز هرگز نمی تواند در نقطهٔ مشخص و قطعی قرار داشته باشد. در حقیقت هر ذره با احتمالی مشخص می تواند در هر کجای این جهان باشد، اما اگر آزمایش را به دفعات تکرار کنیم اطلاعات به دست آمده احتمال یافتن شیء در مکانهای مختلف را نشان خواهد داد (همان: ۶۷). هاوکینگ تأکید می کند که نباید مفهوم احتمال را در اینجا به معنای عدم آشنایی با علل ممکن دانست (همان: ۶۸).

بنا بر اصل دوگانگی موج ـ ذره (همان: ۶۳) در مدل فاینمن یک ذرهٔ کوانتومی از تمام مسیرهای اتصال دهندهٔ مبدأ و مقصد عبور می کند و فاز هر یک از مسیرها را با هم جمع می کند. زمانی که امواج مربوط به تمام مسیرها را با یک دیگر جمع کنیم «دامنهٔ احتمالی» به دست می آید که ذره طبق آن از مبدأ به مقصد می رسد (همان: ۷۱). تنها سرنوشتی که دارای احتمال بسیار بزرگ تر از صفر است همان سرنوشتی است که از طریق نظریهٔ نیوتن و به اصطلاح در بعد ماکروسکوپی برای حرکت جسم پیش بینی



شده و این سرنوشت دارای احتمالی بسیار نزدیک به یک است (همان: ۷۳). لذا در بعد میکروسکوپی تشخیص مقصد ذره غیر ممکن است ولی در دید ماکروسکوپی با ضریب احتمال بالا می توان با استفاده از قوانین شناخته شدهٔ نیوتن، مسیر حرکت جسم را پیش بینی نمود. به بیان دیگر، طبیعت خروجی هیچ فرایند یا آزمایشی را حتی در مورد ساده ترین موقعیتها از قبل تحمیل نمی کند، بلکه حالات مختلفی را که هر کدام احتمال مشخصی برای تحقق دارند، امکان پذیر می سازد. به تعبیر انیشتین گویی خدا قبل از تصمیم گیری در مورد نتایج فرایندهای فیزیکی تاس می اندازد (همان: ۵۹). هاوکینگ اصل عدم قطعیت هایزنبرگ را عاملی در ایجاد تحول در علم کیهان شناسی و ارتباط بین علت و معلول می داند (همان: ۱۳۰).

# ۱ـ۷. وجود تئورى جهان شمول

به اعتقاد استیون هاوکینگ هیچ مدل یا نظریهٔ ریاضی منفردی وجود ندارد که بتواند تمام ابعاد وجودی جهان را توضیح دهد. در عوض شبکهای از نظریهها وجود دارد که آن را نظریهٔ «M» مینامیم که هر یک از نظریههای موجود در شبکهٔ این نظریه در توصیف پدیدههای محدود مشخصی خوب عمل می کنند. هنگامی که محدوده های کاری آنها هم پوشانی پیدا کنند نظریات متفاوت موجود در شبکه با هم موافق بوده و بنابراین می توان گفت که همهٔ آنها بخشی از یک نظریهٔ واحد هستند اما هیچ یک نمی توانند به تنهایی تمام جنبههای جهان را توضیح دهند (همان: ۵۵)؛ برای مثال با استفاده از فیزیک کوانتوم بیان می کند که جهان درست مثل یک ذره، تنها دارای یک تاریخچه نیست، بلکه هر تاریخچهٔ محتملی را داراست و مشاهداهٔ ذره، گذشتهٔ آن را تحت تأثیر قرار می دهد (همان: ۸۷). به نظر هاوکینگ، نظریهٔ «M» اگر واقعاً وجود داراست و همهٔ نیروها را شامل می شود و هر آنچه را مشاهده می کنیم پیش بینی می کند (همان: ۰۱). بر اساس نظریهٔ «M» جهان ما تنها جهان موجود نیست، بلکه جهانهای رهمان داراست و همهٔ نیروها را شامل می شود و هر آنچه را مشاهده می کنیم پیش بینی می کند (همان: ۰۱). بر اساس نظریهٔ «M» جهان ما تنها جهان موجود نیست، بلکه جهانهای بسیار دیگری نیز موجود می باشند که به طور طبیعی از قوانین فیزیکی نتیجه می شوند



(همان: ۱۱). این نظریه، وجود ۱۰۵۰۰ جهان مختلف را که هر کدام قوانین مخصوص به خود را دارند، پیشبینی می کند (همان: ۱۰۹). بر طبق نظریهٔ «M» کیل هستی دارای یازده بعد فضا ـ زمان میباشد (همان) که بنا بر رویکرد کیهانشناسیِ بالا به پایین، هیچ کدام از اصول فیزیک، تعداد ابعاد بزرگ فضا را معین نمی کند و هر تعداد از ابعاد بزرگ فضا از صفر تا ده احتمال کوانتومی دارد. مجموع فاینمن همهٔ این اعداد را برای هر تاریخچهٔ محتملی از جهان مجاز میداند، اما مشاهدهٔ اینکه جهان ما دارای سه بعد بزرگ فضاست دستهای از تاریخچهها را جدا می کند که با مشاهده سازگارند (همان: ۱۳۰). بر طبق این نظریه، بسته به نحوهٔ حلقه شدن فضای درونی، امکان وجود جهانهای متفاوت با قوانین ظاهری مختلف وجود دارد (همان: ۱۱۰)؛ برای مثال در جهان ما که تنها دارای سه بعد بزرگ فضاست، باقی ابعاد به صورت حلقه شده و رؤیت نشدنی برای ما وجود دارد و بر همین اساس قوانین فیزیکی مربوط به خود را داراست. در هر حال نظریهٔ «M» با تلفیق قوانین مختلف فیزیک همچون قانون گرانش داراست. در هر حال نظریهٔ «M» با تلفیق قوانین مختلف فیزیک همچون قانون گرانش داراست. در هر حال نظریهٔ «M» با تلفیق قوانین مختلف فیزیک همچون قانون گرانش و اصل عدم قطعیت، تنها نظریهای است که به تبیین کاملی از چگونگی ایجاد جهان

بر اساس تفکرات ناشی از نظریهٔ «طرح عظیم» هاوکینگ، مردم در گذشته به دلیل آنکه هیچ گونه الگو یا دلیل مشخصی برای وقایعی همچون آتش فشان، زمین لرزه، توفان و بیماری های همه گیر نداشتند روی دادهای خشن طبیعت را به شیاطین یا خدایان بدذات نسبت می دادند و فجایع طبیعی را اغلب نشانه های رنجیده خاطر شدن خداوند از انسان می دانستند (همان: ۱۴). بر این اساس از آنجا که ارتباط بین علت و معلول در طبیعت از چشم برخی پنهان بوده است سعی می نمودند تا این وقایع را به خدایان نسبت دهند (همان: ۱۵).

خلقت و ویژگیهای آن می پردازد.

بر طبق تفکرات هاوکینگ، نظریهٔ طرح عظیم با بیان قوانین جهان شمولی چون نظریهٔ «M» و استفاده از فیزیک کوانتوم، الگویی جامع از واقعیات خارجی ارائه می دهد به گونه ای که جهان های چندگانهٔ موجود نتیجهٔ طبیعی قوانین فیزیک می باشد (همان: ۱۱) و قوانین بنیادی تر نظریهٔ «M» امکان وجود جهان های مختلف و همراه با قوانین مختلف را فراهم می کند (همان: ۱۶۷). در کوانتوم، جهان نه به صورت



مجموعهای از اشیای فیزیکی بلکه «شبکهای» از پیوندهای میان اجزای یک کل تلقی می می شود. «پس جهان مانند بافت پیچیدهای از رویدادهاست؛ بافتی که در آن ارتباطهای گوناگون بر روی یکدیگر قرار گرفته و یا ترکیب شدهاند و بافت کل را به وجود آوردهاند (24: Heisenberg, 1963). هاوکینگ با بیان چگونگی نظم حرکت اجرام کیهانی قانون مندی آنها را به جای اینکه بازیچهٔ خداوند و شیاطین متعدد بداند نتیجهٔ طبیعی قوانین معین معرفی می کند به طوری که این قوانین باید در هر مکان و زمان مشخصی صادق باشند در غیر این صورت دیگر نمی توان آنها را قانون نامید و به این ترتیب هیچ استثنا و معجزهای وجود نخواهد داشت و حتی خداوند و شیاطین نیز قادر نستند تا در حرکت جهان مداخله کنند (هاوکینگ و ملودینو، ۱۳۹۱: ۱۵۹۳).

هاوکینگ با اشاره به بازی کانوی بیان می کند که به طور مثال چگونه جهانی با قوانین بنیادی ساده می تواند چنان اشیای پیچیده ای داشته باشد که قادر به تولید مثل باشند (همان: ۱۵۸). وي كه سالها به دنبال يافتن طرحي كلي براي توصيف وقايع جهان بود با یافتن آن دیگر جایی برای خالقیت خداوند و حتی دخالت خداوند در هستی باقی نگذاشت، به طوری که معتقد شد با استفاده از نظریهٔ «M» می توان رفتار همهٔ نیروها و هر چه را مشاهده می کنیم پیش بینی نمود (همان: ۱۰)، اگرچه رویدادهایی که منجر به تكامل جهان ما شدهاند از طريق برقراري تعادل بين نيروهاي بنيادي طبيعت كنترل می شوند و برای به وجود آمدن انسان ناچار باید این روند پیشرفت درست و دقیق انجام گرفته باشد (همان: ۱۴۲) و به نظر مي رسد جهان ما و قوانين آن با طرحي از پيش تعیین شده به گونهای شکل گرفته است که جهان ما را محقق سازد. به عالاوه اگر بخواهیم وجود داشته باشیم ناچار باید بپذیریم که در این طرح جای کمی برای تغییر گذاشته شده است (همان: ۱۴۹) اما هنگامی که به حوادث اولیهٔ خلقت باز می گردیم مشاهده می کنیم که وجود بی نظمی های جهان اولیه، باعث تراکم برخی نواحی نسبت به برخی دیگر خواهد شد و جاذبهٔ گرانشی، انبساط آن ناحیه را در مقایسه با نواحی اطراف کندتر می سازد و نیروی گرانش، مواد را به آرامی به هم نزدیک کرده و در نهایت منجر به فرویاشی آنها و در نتیجه شکل گیری کهکشان و ستارگان و در ادامه سیارات و حداقل در یک مورد انسان می شود. به عبارتی ما حاصل افت و خیزهای



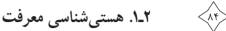
کوانتومی در جهان اولیه هستیم به این ترتیب افراد معتقد می توانند بگویند که خداوند واقعاً تاس ریخته است. در واقع بر طبق نظر هاوکینگ خلقت عالم هنگامی می تواند حاکی از وجود خالقی ماورای این جهان ماده باشد که ناگهان و بدون دلیل فیزیکی خلقت اولیه صورت گیرد به گونهای که نتوان آن خلقت ابتدایی را توسط قوانین فیزیک تحلیل نمود و به عبارتی از هیچ فلسفی، موجودی ایجاد شود که این در واقع همان سخن متکلمان اسلامی است حال آنکه قوانین فیزیک خلاف این را ثابت می کنند.

# ۱\_۸. پیدایش عالم از هیچ

هاوکینگ با استناد به نظریههای فیزیک جدید و نظریهٔ «M» به بیان و شرح چگونگی خلقت عالم هستی از هیچ می پردازد (همان: ۱۶۳). وی معتقد است از آنجا که گرانش، شکل فضا و زمان را تغییر می دهد اجازه می دهد که فضا ـ زمان به طور محلی پایـدار و در مقیاس جهانی نایایدار باشد. در مقیاس کل، جهان انرژی مثبت ماده را می توان با کمک انرژی گرانشی منفی جبران کرد و جهان قادر است خود را از هیچ ایجاد کند (همان: ۱۶۲). به عبارتی اگر بیذیریم که مجموع انرژی جهان همواره باید صفر بمانید و به علاوه برای ساخت یک جسم نیاز به انرژی است، انرژی گرانشی منفی می تواند انرژی مثبت مورد نیاز برای ساخت مواد را جبران کند. ایجاد خودانگیخته به این سؤال پاسخ می دهد که چرا به جای هیچ، اصلاً چیزی وجود دارد، اینکه چرا جهان وجود دارد و چرا ما وجود داریم. بنابراین لازم نیست برای روشن کردن فتیلهٔ جهان و راهاندازی آن از خالق کمک بگیریم. نظریهٔ نهایی باید خود سازگار باشد. نظریهٔ «M» عمومی ترین نظریهٔ ابرتقارن برای گرانش است به همین دلیل نظریهٔ «M» تنها نامزد برای یک نظریهٔ کامل از جهان است که چگونگی ایجاد جهان از هیچ را تبیین می کند. شايد معجزهٔ حقيقي آن است كه كاربرد چند اصل منطقي به نظريهٔ وحدى مي انجامـد که جهان گسترده را با همهٔ تنوع شگفتانگیز آن پیشبینی و توصیف می کند (همان).



# ۲. تبیین حکمت متعالیه از مبانی نظریهٔ «طرح عظیم»



در فلسفهٔ اسلامی، اصول بدیهی اولیه در هیچ موقعیتی حتی در عالم کوانتوم نقض نمی شود زیرا این اصول، اصول عام وجودشناختی هستند و بر «کلّ ما صدق علیه الموجود» اعم از اینکه چه ماهیتی داشته باشد و متعلق به کدام عالم باشد، حاکماند و بر اساس آنها می توان قوانینی را کشف کرد که فراتر از علم تجربی هستند. در بینش صدرایی، بدیهیات و اقسام آن و کاربرد آنها در قیاس و استقرا به عنوان بنیاد معرفت شناخته می شوند و صدق بدیهیت با ارجاع آن به اصل استحالهٔ اجتماع نقیضین تأمین می شود (صدرالدین شیرازی، بی تا: ۳۸). صدرالمتألهین تصریح کرده است که مبدأ عدم تناقض، نه تنها بدیهی بلکه اولی است، زیرا قضیهٔ بدیهی قضیه ای است که علی رغم بداهت و آشکاری محتوای آن، امکان طلب برهان یا اقامهٔ برهان برای آن وجود ندارد (همو، ۱۹۸۱: ۴۳۳/۳).

برای مثال اصل امتناع اجتماع نقیضین، نقض پذیر، اثبات پذیر و تشکیک پذیر نیست، زیرا لازمهٔ قائل شدن به هر یک از موارد مذکور، استفاده از اصل امتناع اجتماع نقیضین است که این امر در مورد سایر بدیهیات اولیه نیز صادق است. به عبارتی تا بدیهیات موجود باشند و عقل مبتنی بر بدیهیات فعال باشد، فلسفه زنده است و از آنجا که این اصول نقض ناپذیر، اثبات ناپذیر و تشکیک ناپذیرند و عقل نیز هیچ گاه تعطیل نمی شود، فلسفه هیچ زمانی نخواهد مرد.

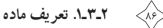
# ۲-۲. حکایت گری معرفت

از منظر حکمت متعالیه، دستگاههای عصبی به عنوان معدّات در درک حقایق خارجی به کار میروند و نیل به معرفت عقلی از رهگذر ادراکات حسی است و نفس پس از ادراک حسی و خیالی به ادراک عقلی نائل می گردد. ادراک معقولات کلیه توسط نفس با ارتقای وجودی و انتقال از مرتبهٔ محسوس به مرتبهٔ متخیل و معقول محقق می شود. ابزارهای ادراکی و از جمله حواس در فرایند ادراک، نقش اعدادی داشته و

تحت فرمان نفس به انجام وظیفه می پردازند و نقش محوری در تولید صور ادراکی، از آن نفس است (همان: ۲۸۱، ۶۵/۱ و ۲۸۹-۲۸۹) از آثار و مباحث صدرالمتألهين قابل استنباط است که او در مبحث ارزش معرفت، معتقد به تئوری مطابقت اندیشه و ذهن با واقعیت و عین، و در معیارشناسی معرفت، مبناگراست و عقیده و تصور، زمانی صحیح و حقيقي است كه مطابق با نفس الامر باشد. همچنين وي با تأكيد بر «من فقد حسًّا فقـ د علمًا» (همو، ۱۳۶۳: ۱۳ و ۹۴) معتقد است که منشأ معرفت در شناخت اشيا حواس است. اما یافته های حواس که جزئی است در اختیار نفس قرار می گیرد و این مبدأ علم حصولی است که به کمک نفس ادراک حسی به ادراک خیالی و عقلی ارتقا می پاید (همو، ١٩٨١: ٣٤٧/٣) جنان كه مي گويد: «الحسّ طليعة للنفس) (همو، ١٣٥٤: ٢٣٤). وي سلامت ذهن و حواس را از جملهٔ شرایط کسب معرفت، و غفلت یا بی توجهی و نبود سلامت حواس و ابزارهای ادراک را از موانع آن شمرده و طهارت باطن (همو، ۱۳۶۳: ۸، ۱۲ و ۴۶)، تطهیر دل و جان (همو، ۱۹۸۱: ۱۳۹/۹)، تهذیب نفس (همان: ۵۰۴/۳) و تقوا را عمده ترین شرایط رسیدن به حقایق دانسته است، لذا امکان علم به واقعیت خارجی را در بعد ماکروسکویی ممکن می داند و از آن به عنوان امر بدیهی یاد می کند که پس از رؤیت هویت خارجی، وجود برتر شیء در نفس حاضر می شود و این نظر صدرا نسبت به جزئیات و تغییرات کوانتومی که در شیء ایجاد می شود و به سبب آن جسم خارجی دچار تغییر و تحولات خواهد شد، لابشرط می باشد. اما بر اساس مبانی صدرالمتألهین در باب علم حضوري، انسان نمي تواند به كنه واقعيات خارجي دست يابد مگر به واسطهٔ عبور از عالم ناسوت و دست یافتن به مراتب تجرد عالم هستی که در این صورت گذشته و آیندهٔ شیء نزد او حاضر می گردد (بر خلاف نظریهٔ کوانتوم) و نسبت به آن علم حضوري پيدا مي كند كه امكان هيچ گونه خطا و اشتباه در آن نيست. البته این مبانی هیچ تناقضی با قوانین فیزیکی موجود در عالم ناسوت و مورد اعتقاد فيزيكدانان نخواهد داشت، زيرا مباحث آنها در قلمرو علم حصولي است و نه علم حضوري.



# ۲-۳. چگونگی آفرینش عالم ناسوت



در فلسفه، مادهٔ اولی، همان جوهر مبهم و غیر متحصل است که خودبه خود چیزی جز قوه و استعداد و پذیرش فعلیتهای دیگر نیست (طباطبایی، بیتا: ۹۹). اما مادهٔ ثانیه، هیولی به اضافهٔ صورت جسمیه است. بنابراین جسم که مرکب از هیولی و صورت جسمیه است در واقع خودش مادهٔ ثانیه برای صورت نوعیهای می شود که به آن ملحق می گردد (همان: ۱۹۲). در تعریف ماده در فیزیک و فلسفه باید توجه نمود که ماده در این دو علم به صورت اشتراک لفظی به کار رفته است به طوری که مادهٔ مورد استفاده در فیزیک مرادف با مادهٔ ثانوی فلسفه است لذا نباید آنها را با هم خلط نمود.

### ۲-۳-۲. خلأ، زمان و فضا

خلأ در میان فلاسفهٔ اسلامی به دو معنا به کار رفته است؛ در یک معنا خلأ به لاشیء و عدم محض و در معنای دیگر به بعد مفطور معنا شده است (طوسی، ۱۳۷۵: ۱۶۴/۲) چنان که در میان قدما آنها که به خلأ معتقد بودند، بعد را به عنوان امتداد مجرد از ماده و قائم به خود تصور می کردند و آنها که منکر خلأ بودند، بعد را قائم به جسم می دانستند (صلیبا و صانعی درهبیدی، ۱۳۶۶: ۱۹۷۷). صدرالمتألهین پس از بیان آرا و عقاید و دلایل قائلان به خلأ، خلأ را انکار و تمام جهان را ملأ می داند و دلایل و براهینی را نیز ارائه می دهد (سجادی، ۱۳۷۹: ۲۲۶). وی می نویسد:

خطا کردند آنان که پنداشتند قبل از عالم، خلأ مطلق و غیر متناهی و یا ظلمت مطلق و یا هاویه بوده است (صدرالدین شیرازی، ۱۳۶۰: ۹۳).

همان طور که از تعاریف بیانشده مشخص است خلاً مورد اعتقاد هاوکینگ با خلاً مورد توجه صدرالمتألهین بسیار متفاوت است به طوری که خلاً از منظر وی چه در معنای لاشیء و چه در معنای بعد مفطور هیچ شیئی را شامل نمی شود در حالی که در تعریف هاوکینگ خلاً شامل افت و خیزهای کوانتومی ناشی از قوانین فیزیکی است. همچنین صدرالمتألهین زمان را وسیلهٔ شمارش اجزای متقدم و متأخر حرکت بر حسب

مسافت قرار داده است (همو، ۱۹۸۱: ۱۱۶/۳). از منظر صدرالمتألهین، زمان مقدار حرکت وضعی و دوری فلک اطلس میباشد که مقیاس سنجش تمام حرکات دیگری که در جهان طبیعت رخ می دهد خواهد بود. بر طبق حرکت جوهری مورد اعتقاد صدرا، هر شیئی برای خود دارای زمان خواهد بود و آنچه زمان را ایجاد می کند حرکت اجسام می باشد و چنانچه حرکت فلک را مقیاس بگیریم، مقیاس اعتباری است نه آنکه تنها معيار زمان حركت فلك قرار گيرد (مطهري، ١٣٥٤-١٣٨٠: ١٩٠/٢). حال چنانچه بخواهيم سخنان هاوكينگ را با حكمت متعاليه تطبيق و مورد بررسي قرار دهيم، شباهت قابل توجهی را مشاهده می کنیم. توضیح آنکه طبق نظر هاوکینگ، زمان و فیضا ابعادی از یک حقیقت خوانده شدهاند و چنان با هم آمیختهاند که قابل تمایز نیستند و این دقیقاً همان چیزی است که در حکمت متعالیه به آن اشاره شده است. «مسافت بماهو مسافت و حرکت و زمان، همه موجود به یک وجودند و عارض شدن بعضی از آنها بر بعض دیگر، عروض خارجی نیست، بلکه عقل به واسطهٔ تحلیل بین آنها فرق می گذارد» (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۱۸۰/۳). فضایی که مورد نظر هاوکینگ است در واقع همان جسم فلسفى است كه داراي ابعاد و طول و عرض و ارتفاع مي باشد و به سبب حرکت جوهری که در اجسام قابل تصور است زمان نیز از این حرکت به دست مى آيد چرا كه در حكمت متعاليه زمان و حركت يك واقعيت مى باشند كه هم مى توان از آن حرکت و هم زمان را انتزاع نمود. اگرچه بنا بر فیزیک جدید، وجود فلک اطلس به گونهای که در فلسفهٔ قدیم تبیین شده است قابل توجیه نیست و کاملاً مردود می باشد ولی معیار دیگری برای زمان بی آغاز وجود خواهد داشت که بنیا بر دیدگاه موجود در

همان طور که بیان گردید در فیزیک جدید، نرخ گذر زمان برای جسمی که مشاهده می شود، بستگی به نسبت سرعت جسم و سرعت مشاهده گر دارد که گویی همان زمان منتزع از حرکت جوهریِ منحصر به فرد هر جسم را به ذهن متبادر می کند با این تفاوت که حرکتی که باعث سرعت گرفتن جسم شده است حرکتی عارضی است که با توجه به نسبیتی که میان این حرکت عارضی و حرکت جوهری جسم می توان نمود، می توان نرخ گذر زمانِ منحصر به فرد هر جسم را به دست آورد و

فیزیک هاوکینگ می توان از آن به افت و خیزهای کوانتومی نام برد.



آنچه که در نسبیت خاص در مورد نرخ گذر زمانِ مشخصِ هر جسم در بستر سرعت و حرکتی که داراست معین می شود آن است که برای هر جسم بنیا بر سرعت آن، که همان حرکت جسمی است که منجر به طی مسافت در بستر زمان است، زمانی منحصر به فرد تعیین می شود:

هر کس که کمی در ماهیت زمان اندیشه کند خواهد دانست که جز در عقل، اعتبار دیگری ندارد و عارض شدنش نسبت به آنچه که عارض آن شده است، عارض شدن به حسب وجود نیست، بلکه زمان از عوارض تحلیلی است و چنین عارضی را وجودی در اعیان، جز به نفس وجودِ معروضش نمی باشد؛ چون هیچ عارضیت و معروضیتی بین آن دو جز به حسب اعتبار ذهنی نیست، همان طور که آن را وجودی در خارج جز این گونه نمی باشد. پس هیچ تجددی برای وجودش و نه انقضا و نه حدوث و نه استمراری جز به حسب تجددی که در ذهن بدان اضافه و نسبت داده می شود و نیز انقضا و حدوث و استمرارش نیست (همان: ۱۴۱/۳).

در هر صورت، باید توجه داشت که وقتی که در فلسفه می گوییم: «زمان بعد چهارم اجسام است»، به این معناست که هر جسمی، علاوه بر سه امتداد مکانی پایدار، امتداد دیگری هم دارد که ناپایدار و سیال است. پس مقصود از بعد در اینجا همان امتداد درونی جسم است. اما هنگامی که در فیزیک می گویند: «زمان بعد چهارم است»، به این معناست که برای مشخص کردن موقعیت یک پدیده، صرف دستگاه مختصات فضایی، شامل محورهای X، y و Z کافی نیست، بلکه باید از دستگاه مختصاتی فضا۔ زمانی، شامل محورهای X و Z کافی نیست، بلکه باید از دستگاه مختصاتی فضا۔ زمانی، شامل محورهای X و Z کافی نیست، بلکه باید از دستگاه مختصاتی

# ٢-٣-٣. حدوث يا قدم عالم

همان طور که تبیین گردید اصطلاحات «پوچ» و «هیچ» که توسط هاوکینگ استفاده می شود و با استناد به نظریه های فیزیک جدید، به بیان و شرح چگونگی خلقت عالم هستی از هیچ می پردازد (هاوکینگ و ملودینو، ۱۳۹۱: ۱۳۹۳)، با اصطلاح خلا در فلسفه و واقع بسیار متفاوت است؛ چرا که حقیقتاً هیچ و پوچ در بیان هاوکینگ به معنای نیستی و عدم محض نیست. به عبارتی خلا و یا به عبارتی «هیچ» مورد استناد هاوکینگ شامل افت و خیزهای کوانتومی ناشی از قوانین فیزیکی است (همان: ۱۶۲)، پس صورت بحث

به گونهای متفاوت قابل طرح خواهد بود که نمی توان زمانی برای ایجاد ابتدای فضای خلاً مورد استناد هاوکینگ که شامل افت و خیزهای کوانتومی می باشد، در نظر گرفت و به عبارتی در اصطلاح فلسفی، وجود آنها قدیم خواهد بود که بر این مبنا نیز بر اساس تفکرات هاوکینگ نیازی به وجود خداوند نخواهد بود؛ چرا که خداوند باید خلقت را از زمانی آغاز کند.

صدرالمتألهین قرنها پیش با رد سخنان متکلمان که جهان را حادث و خداوند را قدیم مي ينداشتند به اظهار نظريهٔ فلسفي خود مي يردازد. متكلمان مقصود از حدوث عالم را حدوث زمانی میدانند و از همین رو معتقدند که هیچ مخلوقی قدیم و ازلی و بی آغاز نيست. آنها همانند هاوكينگ معتقدند كه اساساً از ديدگاه عقل، مناط احتياج به علت ا حدوث زمانی است؛ پس شیء که قدیم است و همواره موجود بوده است بینیاز از علت و غير مخلوق است و برعكس هر معلول و مخلوقي ضرورتاً حادث است و محال است قديم باشد و چنين نيست كه خداوند دائماً از ازل در حال خلق كردن بوده باشد. فیلسوفان پیش از ملاصدرا با ادعای متکلمان و هاوکینگ مخالفاند. آنها هم برخی از مخلوقات را ازلی میدانند و هم برای خلقت آغازی قائل نیستند و معتقدند که خداوند همواره در حال خلق کردن بوده است چرا که از دیدگاه عقل، مناط احتیاج به علتْ امكان ذاتي است و نه حدوث زماني و در نتيجه عقلاً هيچ نفياي وجود نـدارد که شیء در عین اینکه قدیم و ازلی است مخلوق و معلول خداوند هم باشد بلکه بنا بـه عقیدهٔ آنها، بنا بر استدلالهایی که وجود دارد مادهٔ عالم طبیعت و نیز جسم افلاک و حركات آنها با اينكه معلول و مخلوقاند، همه قديماند، نه حادث (صدرالدين شيرازي، ۱۹۸۱: ۱۱۰/۹) و حادث بودن عالم، گذشته از آنکه با قاعدهٔ «کلّ حادث زمانیّ مسبوق بمادّة و مدّة تحمل تلك القوّة» منافى است، مستلزم منع فيض و بخل خداوند است كه هم عقلاً محال است و هم با متون ديني سازگار نيست. از ديدگاه ايشان، واژهٔ «حدوث» در متون دینی، به معنای حدوث ذاتی است (همو، ۱۳۷۸: ۱۶–۱۷) که همان موجود بودن شيء است پس از اينكه در مرتبهٔ ذات موجود نيست و بـه عبـارت ديگـر وجـود شيء است بعد از عدم ذاتی آن (همو، ۱۹۸۱: ۳۲۷/۳ و ۲۷۱)، نه به معنای حدوث زمانی که وجود شيء است بعد از عدم زماني آن.



ملاصدرا معتقد است که عالم حادث زمانی است چنان که متکلمان قائل اند اما بر خلاف نظر آنها فیض الهی دائمی و ازلی است (همان: ۱۴۹/۳). به عقیدهٔ ملاصدرا نظریهٔ حرکت جوهری این مشکل را حل می کند (همان: ۱۲۵/۳). در نظر وی موجودات مجرد متعلق به صقع الهیاند و در نتیجه واژهٔ عالم مورد بحث ما فقط شامل موجودات جسمانی است نه موجودات روحانی و مجرد (همو، ۱۳۷۸: ۵ و ۱۱۲) و همچنین آنچه حقیقتاً موجود است و محکوم به حدوث یا غیر حدوث است تک تک موجودات عالماند و کل عالم به معنای مجموع موجودات مذکور، موجودی علی حده نیست تا دارای امکانی خاص غیر از احکام اجزائش باشد (همو، ۱۴۲۲: ۱۱۱). پس اگر اجزای عالم حادث باشند، عالم هم حادث است و طبق نظریهٔ حرکت جوهری هر موجود جسمانی عین سیلان و حرکت است و حرکت و سیلان، چیزی جز حدوث و زوال تدریجی و مستمر نیست لذا عالم و هر چه در آن است، آن به آن در حال حدوث است؛ آن هم حدوث زمانی، و در آن چیزی یافت نمی شود که حادث نباشد. پس عالم و کل آنچه در آن هست حادثاند (همو، ۱۹۸۲: ۲۸۲۷).

# ۲-۲. نظام مندی عالم ناسوت و نقش خداوند

#### ۲-۲-۱. وجود تئوری جهان شمول

هنگامی که به فلسفهٔ صدرالمتألهین و حکمت متعالیه مراجعه نماییم، وجود جهانهایی متعدد و لایه لایه پیشبینی شده است که در صورت کلی، از آنها به عالم ماده یا صورت، عالم معنا یا ملکوت، عالم عقل و عالم اله تعبیر شده است (همو، ۱۳۶۶: ۳۱۴)، منتها بنا بر مبانی فلسفهٔ صدرا و اصل اصالت وجود و تشکیکِ وجود و مسئلهٔ انحای وجود برای ماهیت (همان: ۲۷۳)، همان طور که در حقیقت، وجود تشکیکی پیوسته و لاینفصل تحقق دارد، به تبع آن در مراتب عالم هستی نیز وجود جهانهای بینهایت قابل تصور است، چنان که در تغییرات طیف نور از سفید به سیاه، رنگهای بینهایتی تحقق دارد ولی میتوان به نحوی کلی برخی رنگها را مشخصاً تمایز داد. در این راستا این انحای وجود که برای هر ماهیت محقق است قابل انفکاک از مراتب دیگر هستی آن، در عوالم دیگر نمی باشد، بلکه آنها به عنوان حقیقت واحده رابطهٔ طولی با یکدیگر در عوالم دیگر نمی باشد، بلکه آنها به عنوان حقیقت واحده رابطهٔ طولی با یکدیگر



در مقایسهٔ عوالم مورد نظر در نظریهٔ «M» و عوالم حکمت متعالیه باید توجه داشت که عوالم مورد نظر ملاصدرا، ماورای عالم ناسوت را نیز شامل می شود اگرچه نسبت به تعدد عوالم موجود در عالم ناسوت لابشرط است. همچنین باید در نظر داشت که عوالم مدنظر صدرالمتألهین در طول هم قرار دارند و انحای یک ماهیت می باشند در حالی که عوالم مدنظر هاوکینگ در عرض یکدیگر قرار دارند به طوری که در هر عالم تعدادی از ابعاد متبلور می شود. لذا در نهایت، موضع صدرالمتألهین در مورد عوالم مطرح شده در تئوری «M» را باید به نحو لابشرط در نظر گرفت.

#### ۲-۲-۲. بررسی تطبیقی قانون علیت و سنخیت

در فلسفهٔ اسلامي پيش از صدرالمتألهين، مقصود از عليت، وجودبخشي و ايجاد است و علت موجودی است که موجود دیگری را که مغایر و مباین با اوست ایجاد می کند (همو، ۱۹۸۱: ۲۵۷/۳). بنابراین علیت ضرورتاً موجب کثرت موجودات و اشیاست، ولی در حکمت متعالیه، نظریهٔ «وجود رابط معلول»، تجلّی و تشأن را جانشین علیت و جعل به معنای آنچه بیشینیان معتقد بودند، کرد (همان: ۳۰۰٬-۳۰۰) که البته این به معنای نفی رابطهٔ علت و معلول نیست بلکه به معنای رقیق کردن نسبت میان علت و معلول مصطلح است. قانون عليت، قانوني عقلي است كه اثبات يا انكار آن و قضاوت درباره آن توسط گزاره های عقلی ممکن است و به وسیلهٔ قوانین حسی و تجربی نمی توان دربارهٔ صحت آن سخن گفت. اصل علیت به عنوان یکی از بدیهیات اولیه به هیچ عنوان قابل اثبات، انكار و تشكيك نيست؛ زيرا براى اثبات و انكار نياز به استنتاج از مقدمتین و استفاده از قانون علیت است و تشکیک نیز نتیجهٔ نیذیرفتن اثبات و انکار این اصل است که مستلزم استفاده از قانون علیت در پذیرش تشکیک است. در هر صورت در فلسفهٔ اسلامی و در همهٔ تقریرهای آن، علیت مورد اشاره، مغایر با علیت در معنای عام آن، که مورد اشارهٔ هاوکینگ است، می باشد به طوری که در علیت مورد اشارهٔ فلسفه بر خلاف رابطهٔ علیت مدنظر هاوکینگ موجود در میان موجودات مادی، با افاضهٔ معلول چیزی از علت کاسته نمی شود. بنا بر فیزیک کوانتوم ـصرفنظر از برخی اظهارنظرها در انکار قانون علیت\_سنخیت میان علت و معلول دچار ابهام و تزلزل خواهد شد. به عبارتی در اینکه هر واقعیتی علتی دارد تردیدی نخواهد بود، ولی در مورد سنخیت میان علت و معلول هیچ گونه پیش بینی قطعی به خصوص در ابعاد میکروسکویی نمی توان داشت.

سنخيت در فلسفهٔ اسلامي امري بديهي است و تنبيهات مختلفي جهت التفات مخاطب بیان شده است که از آن جمله می توان به این تنبیه اشاره نمود که چنانچه سنخیت میان علت و معلول معتبر نباشد، آنگاه لازم می آیـد کـه هـر چیـزی علـت هـر چیزی باشد و نیز هر چیزی معلول هر چیزی گردد، لکن تالی باطل است (طباطبایی، بي تا: ١۶۶). نكتهٔ قابل توجه آنكه استدلال سنخيت در ضمن قاعدهٔ الواحد و در مورد واجب تعالى توسط صدرالمتألهين بيان شده است (صدرالدين شيرازي، ١٩٨١: ٢٠۴/٧) و استدلالهایی که پس از آن به تعمیم این قاعده به سایر موجودات می بردازد بر پایهٔ شواهد تجربی و حسی استوار است، لذا ادلهٔ مبتنی بر سنخیت به معنای وجوب صدور یک معلول خاص از علت خاص در عالم ناسوت را نمی توان در رد ادعای فیزیک كوانتوم استفاده كرد؛ چرا كه منجر به مغالطهٔ مصادره به مطلوب خواهد شد. اما اين مطلب نیز انکارنایذیر است که میان علت و معلول باید نوعی سنخیت برقرار باشد به این معنا که علت و یا تجلی کننده ضرورتاً آنچه را به عنوان معلول و یا تشأن صادر می شود، داراست. اما از جهت دیگر می توان ادعای هاوکینگ را مبنی بر امکان صدور معلول نامشخص از علت، مورد مناقشه قرار داد؛ چرا که مصادیق علت و مصادیق معلول در فیزیک هاوکینگ منحصر در علل مادی میباشند در حالی که در فلسفهٔ صدرا و بنا بـر دلايل متقن ارائهشده، عالم هستي منحصر در عالم ناسوت و علل مادي نمي باشد، بلکه مجموع علل در کنار یکدیگر معلول را مشخص می کنند و ناشناخته بودن این علل برای ما دلالت بر عدم وجود آنها نخواهد داشت. به عبارتی فیزیکدان تنها توانایی استنباط قانون ظاهری را از مشاهدات دارد اما توانایی قضاوت در مورد احتمال وجود قانون فرامادي را كه روابط مشهود تنها قسمي از برنامهٔ آن قانون باشد، ندارد.

شایان ذکر است که دعاوی برخی از فیزیکدانان کوانتوم دربارهٔ علیت، علی رغم وجود اختلافات در مبانی، دارای شباهت قابل توجهی نسبت به مدعیات متکلمان



اشعری است. به طوری که ابوحامد غزالی در مسئلهٔ هفدهم از کتاب تهافت الفلاسفه دربارهٔ اصل علیت چنین می گوید:

اقتران میان آنچه عادتاً علت نامیده می شود و میان آنچه معلول گفته می شود، نزد ما ضروری نیست؛ زیرا اقتران آن دو به سبب تقدیر خدای سبحان است که آنها را با هم می آفریند... نه اینکه در نفس خود ضروری باشد (۱۳۶۱: ۱۳۶۱).

### ۲-۲-۳. بررسی امکان نقش خداوند در امور عادی عالم

از منظر حکمت متعالیه خداوند به عنوان خالق ابتدایی جهان و به گونهای که همانند بازی کانوی، تنها سلسله جنبان خلقت باشد مطرح نیست. بلکه از منظر صدرالمتألهین و طبق حرکت جوهری در عالم ماده، موجودات عالم ناسوت، آن به آن در حال تغییر و نو شدن هستند و تک تک موجودات عالم حادث زمانی می باشند (صدرالدین شیرازی، ۱۳۷۸ کاروند و فیض وجودی خداوند بر موجودات عالم ماده، فیضی لاینقطع است و لحظه به لحظه افاضهٔ وجود می شود:

فیض او از غیر او هیچ گاه قطع نشده و نخواهد شد و از فعل دائمی معطل و بی کار نخواهد ماند، با اینکه عالم متجدد و کائن و فاسد است (همو، ۱۹۸۱: ۲۸۲۲).

باید توجه داشت که حدوث مورد اشارهٔ صدرا با تغییر و دگرگونیهای مدنظر علم فیزیک دربارهٔ ماده به کلی متفاوت است و با استفاده از علم فیزیک نمی توان این حرکت جوهری را اثبات یا انکار نمود، اگرچه تغییرات و تحولات ماده که از جملهٔ آنها می توان به تغییرات در ابعاد میکروسکوپی و تغییرات مورد نظر فیزیک کوانتوم اشاره کرد، جلوهای از حرکت جوهری می باشند.

بر طبق نظر صدرالمتألهین، رابطهٔ علی و معلولی بین موجودات هیچ منافاتی با افاضهٔ وجود باری تعالی نخواهد داشت. به عبارت دیگر، موجود برتری که طبیعت را خلق می کند آن را با همهٔ عوارض و لوازم خود می آفریند و موجود مجردی که علت موجودات مادی است نه تنها طبیعت را می آفریند، بلکه همهٔ عوارض آن همانند کم، کیف و غیره را همراه با آن خلق می کند و حرکت که یکی از لواحق ماده و طبیعت است، همراه با جعل ماده ایجاد می شود (همان: ۵۲/۳). از طرفی صدرالمتألهین معتقد



به تسلسل حوادث و وقایع عالم ناسوت و ترتب وجودی موجودات عالم بر یکدیگر است و در عین حال این اجزا را از ایجاد یکدیگر ناتوان می داند و وجود وقایع و حوادث و اجزای آن را مانند کلمات یا الفاظی می داند که شخص ناطق آنها را به طور استمرار ادا می کند؛ این کلمات به هم پیوسته اند به طوری که تا یک کلمه ادا نشود ادای کلمهٔ بعد از آن ممکن نیست. اجزای متسلسل عالم نیز به منزلهٔ اجزای یک سخنرانی یا اجزای یک عمل استمراری هستند و گردانندهٔ این کار مستمر باید در تمام مدتِ کار موجود باشد وگرنه جریان کارها و تسلسل وقایع متوقف خواهد گردید (مشکوة الدینی، ۱۳۴۷: ۳۲۹). حکمت متعالیه، همهٔ علل در هستی را در واقع معداتی می داند که معلولها را به فیض مبدأ نخستین و ایجاد کنندهٔ همهٔ موجودات نزدیک می سازند (طباطبایی، بی تا: ۱۲۶۶). به عبارتی با اینکه فاعلیت ممکنات حقیقی است و تأثیر می وجودی آنها نسبت به فعل عیناً همان فاعلیت وجود مستقل در مرتبهٔ آنان منتفی نیست، فاعلیت آنها نسبت به فعل عیناً همان فاعلیت وجود مستقل و هر فعلی، فعل وجود مستقل و هر فاعلیتی، فاعلیت اوست؛ یعنی فعلی یافت نمی شود که فعل او نباشد، همچنین فاعلیتی فاعلیت اوست؛ یعنی فعلی یافت نمی شود که فعل او نباشد، همچنین فاعلیتی فاعلیتی، فاعلیت او ست؛ که فاعلیت او نباشد، حال یا در مرتبهٔ ذات یا در مرتبهٔ شأن.

بنابراین همان طور که قابل مشاهده است نظم پیچیدهٔ عالم طبیعت و نقش علل مادی، منافاتی با تصرفات الهی از منظر صدرا نخواهد داشت؛ چرا که لازمهٔ حکمت و حس تدبیر و لطف خداوند، ایجاد نظم در عالم طبیعت و ایجاد اجزای آن به متقن ترین وجه می باشد (صدرالدین شیرازی، ۱۳۵۴: ۲۰۴)، لکن این نظم و پیوستگی نظام خلقت به حسب طاقت بشری برای انسان قابل درک است (همو، ۱۹۸۱: ۲۰/۱) لذا اگر برخی حوادث عالم برای انسان قابل درک نیست اتفاقی بودن و به عبارتی تاس انداختن خداوند بی معناست. به عبارتی این حوادث نیز به حسب حکمت خداوند لازمهٔ جهانی متقن است.

صدرالمتألهین با بیان قواعدی چون حرکت جوهری، وجود روابط و نظام علّی و معلولی با حفظ نظام موجود در عالم هستی به تبیین نقش خداوند می پردازد، به طوری که با بیان و تبیین حرکت جوهری، اشیا را به صورت ذاتی دارای تغییر و تحول می شمرد بدون آنکه نیاز به محرک ابتدایی داشته باشند (همو، ۱۳۶۰: ۱۰۸) و از جهتی نظام علّی و معلولی به معنایی اوسع از نظام علّی و معلولی مدنظر هاوکینگ می باشد به طوری که



اعم از علل فرامادی و معدات مادی است و در عین حال هر موجودی در نظام حکمت متعالیه به دلیل آنکه معلول باواسطه و یا بلاواسطهٔ واجب تعالی میباشد تشأنی از ذات واجب تعالی است به طوری که هیچ گونه استقلالی در وجود و هستی نخواهد داشت بلکه عین ربط به واجب تعالی است:

موجود و وجود، منحصراً در حقیقت واحد شخصی است که او را در موجودیت حقیقی شریکی نیست و در عین و خارج، وی را ثانی و دومی نمی باشد و در عالم وجود جز او دیّاری نیست و هر چه در عالم وجود مشاهده می شود غیر واجب معبود است، بلکه همه ظهورات ذات او و تجلیات صفات اویند که در واقع عین ذات اویند، چنان که برخی عرفا بدین مطلب تصریح دارند (همو، ۱۹۸۱: ۲۹۲/۲).

لذا هیچ منافاتی بین برقراری نظام علّی و معلولی و حرکت بالذات ماده با معلول و عین الربط بودن موجودات نسبت به خداوند وجود ندارد به طوری که اگر لحظهای افاضهٔ واجب تعالی منقطع گردد تمام عوالم نیست و پوچ خواهند شد.

همچنین در مورد تبیین علت غایی رفتار موج ـ ذره و علت تغییر و تحولات باید یادآور شد که آنچه هاوکینگ و انیشتین به آن اشاره نمودهاند تحلیل معلول از طریق برهان «اِنّی» است که در حقیقت سیر از معلول به علت است در حالی که این برهان در فلسفه فاقد اعتبار است و ناظر را دچار سردرگمی در شناختِ علت غاییِ معلول خواهد نمود. لذا آنچه در فلسفه مورد استشهاد قرار می گیرد برهان «لمّی» و سیر از علت به معلول است که بدین واسطه می توان به علت حقیقی تغییر و تحولات واقع در جهان هستی پی برد به طوری که عدم در نظر گرفتن همهٔ علل مادی، صوری، فاعلی و غایی سبب خواهد شد که نتوان علت و رفتار موجودات را پیشبینی کرد و تغییرات واقع را به صورت بی دلیل و غیر قابل پیشبینی تبیین کرد در حالی که در حکمت متعالیه با علم بر تمام علل می توان رفتار شیء را نیز پیشبینی نمود (همان: ۲۷/۵).

# ۲-۴-۲. بررسی امکان نقش خداوند در امور ماوراءالطبیعهٔ عالم

۲-۲-۲. معجزه، كرامت و دعا

صدرالمتألهين با توجه به مبحث تطابق عوالم و تعدد عوالم، عالم ماده را تنها يكي از



99>

عوالم خلقت بیان می کند و علل مادی را که در نگاه هاوکینگ به عنوان علت تامه از آنها یاد می شود، تنها معداتی در جهت تحقق معلول می داند. در این راستا علل فرامادی نه تنها قوانین عالم طبیعت را نقض نمی کنند، بلکه در چارچوب آن قرار دارند. منتها تفاوت در شناخت قوانین طبیعت وجود دارد به طوری که از منظر وی قوانین طبیعت به گونهای است که در چارچوب و راستای علل فرامادی قرار دارد و معجزات و کرامات نیز در راستای این قوانین قرار می گیرد. در حالی که هاوکینگ به علت آنکه تنها عالم طبیعت را تنها بعد جهان هستی قلمداد می کند، قوانینی را که بر اساس روابط مادی به آنها دست یافته است بر اساس استقرا تام و کامل می پندارد در حالی که این قوانین تنها در مورد قسمتی از علل صادق اند. لکن بر اساس نظریهٔ کوانتوم مشاهدهٔ یک سیستم می تواند مسیر آن را تغییر دهد و برای مشاهده، ناچار باید با شیء مشاهده شونده برهم کنش داشته باشیم (همان: ۷۵/۵)، به طوری که مشاهدهٔ شیء و مشاهده گر بر شیء مشاهده شده تأثیرگذار است و باعث تغییرات در آن خواهد شد.

صدرالمتألهین، همچون فیزیکدانان قائل به تأثیر نفوس برخی از انسانها بر واقعیات خارجی است به طوری که نفوس انسانهای کامل و پیامبران را به عنوان علل وقوع معجزات بیان می کند به گونهای که برترین درجهٔ کمال انسان که او را انسان کامل گویند در این است که در تمام نشئات و عوالم سه گانهٔ وجودی و ادراکی تکامل یافته است و جامع جمیع کمالات هستی شده است، لذا توانایی دخالت در امور هستی را خواهد داشت (صدرالدین شیرازی، ۱۳۵۴: ۳۴۰-۳۵۰) و گوهر نبوت عبارت است از نفسی که مجمع خصلتهای سه گانهٔ عقلی، نفسی و حسی است، لذا عقل او همچون ملک و نفس او همچون پادشاه در هستی تأثیرگذار است و او جامع جمیع کمالات نشئات سه گانه است، پس وظیفهٔ خداوند و مجمع مظاهر اسمای الهی است که می تواند در راستای نظام علّی و معلولی در مخلوقات اثر گذارد (همان: ۴۸۳-۴۸۳). به عبارتی قانونِ راستای نظام علّی و معلولی در مورد گزارهٔ مذکور، احاطه بر امکان وجود مجموع قوانین خلقت، و لازمهٔ قضاوت در مورد گزارهٔ مذکور، احاطه بر امکان وجود مجموع قوانین مادی و فرامادی است و صرفاً با مشاهدات و رؤیتِ توالیِ حوادث نمی توان سخن از قانون قطعی استثنانایذیر گفت.

در مورد نحوهٔ تحقق معجزه در خارج نیز باید به نکاتی توجه داشت. معجزه و تغییراتی که در اعیان رخ می دهد به دو صورت قابل تصور است. این تغییر یا می تواند با تصرف در دیدهٔ ناظران رخ دهد و یا آنکه حقیقتاً در خارج محقق شود. نکتهای که اینجا قابل توجه است نحوه و چگونگی تحقق برخی معجزات است. توضیح آنکه در برخی معجزات، چیستی شیء کاملاً تغییر یافته و به چیستی دیگری تبدیل می شود. برای نمونه در داستان حضرت موسی المالا عصا تبدیل به اژدها می شود و دوباره به صورت اول باز می گردد (ر.ک: قصص/ ۳۱) حال آیا می توان این گونه تغییرات را با توجه به مباني فلسفى توجيه نمود. اگرچه صدرالمتألهين صريحاً دربارهٔ اين موضوع سخني نگفته است، اما باید از مبانی حکمت متعالیه پاسخ این سؤال را دریافت نمود. فیلسوفان پیش از صدرالمتألهین دربارهٔ تغییرات ذاتی که در برخی اجسام رخ میدهد قائل به حفظ ماهیت جنسیه بودند، به طوری که اگرچه در جسمی نوع آن تغییر یابد اما ماهیت جنسيه ثابت خواهد بود. حال سؤال اينجاست كه آيا ماهيت جنسيه نيز قابل تبدل است؟ بر اساس مبانی قائلان به اصالت ماهیت و مشاییان که معتقد به موجودات متباین می باشند، تغییر در ماهیت و تبدیل موجودی به موجود دیگر با ماهیت به کلی متفاوت، امرى محال خواهد بود، در حالي كه بنا بر حكمت متعاليه آنچه اعيان و متن خارج را پر کرده است از سنخ وجود میباشد (همو، ۱۹۸۱: ۴۰/۱). تمام موجودات از یک سنخ هستند و تفاوت آنها به تشکیک در وجود باز می گردد (همان: ۴۴/۱-۴۵). بر این اساس امكان اين تغيير و تبدل مهيا مي باشد كه البته تحقق آن نيازمند علت خارجي است كه

همچنین صدرالمتألهین می کوشد تا دعا را نه به عنوان امری که هیچ جایگاه قانونمداری در نظام آفرینش ندارد، بیان کند بلکه می کوشد تا دعا را به عنوان یکی از قوانین نظام مند عالم تبیین کند؛ از این رو صدرالمتألهین دعای دعاکننده و زاری وی را از جمله اسباب روا شدن درخواست و حاجت معرفی می کند و حصول و تحقق امور و اسباب را به قضای الهی می داند (همو، ۱۳۰۲: ۲۰۶).

نفوس پيامبران محقق كنندهٔ اين تغيير خواهند بود.



#### كتابشناسي

- ۱. اهرامی، هومن، طراح بزرگ، تهران، شهر، ۱۳۹۱ ش.
- ۲. سبحانی، جعفر، پاسخ آیةالله سبحانی به فیزیک دان انگلیسی، سایت تبیان، ۱۳۹۰ش.
- ۳. سجادی، سیدجعفر، فرهنگ اصطلاحات فلسفی ملاصدرا، تهران، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۷۹ ش.
  - ۴. صدرالدين شيرازي، محمد بن ابراهيم، الحاشية على الهيات الشفاء، قم، بيدار، بي تا.
- ٥. همو، الحكمة المتعالية في الاسفار العقلية الاربعه، جاب سوم، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٩٨١ م.
  - همو، الشواهد الربوبية في المناهج السلوكيه، جاب دوم، مشهد، المركز الجامعي للنشر، ١٣٤٠ ش.
  - ٧. همو، المبدأ و المعاد، تصحيح سيدجلالالدين آشتياني، تهران، انجمن حكمت و فلسفة ايران، ١٣٥٤ ش.
    - A. همو، رسالة في الحدوث، تهرآن، بنياد حكمت اسلامي صدرا، ١٣٧٨ ش.
    - ٩. همو، شرح اصول الكافي، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ۱۳۶۶ ش.
      - ١٠. همو، شرح الهداية الاثيريه، بيروت، مؤسسة التاريخ العربي، ١٤٢٢ ق.
        - ١١. همو، مجموعة الرسائل التسعه، تهران، ١٣٠٢ ش.
- ۱۲. همو، مفاتيح الغيب، مقدمه و تصحيح محمد خواجوى، تهران، مؤسسهٔ تحقيقات فرهنگى، ۱۳۶۳ ش.
  - ۱۳. صلیبا، جمیل و منوچهر صانعی درهبیدی، فرهنگ فلسفی، تهران، حکمت، ۱۳۶۶ ش.
- 1۴. طباطبايى، سيدمحمدحسين، نهاية الحكمه، چاپ دوازدهم، قم، مؤسسة النشر الاسلامى التابعة لجماعة المدرسين بقم، بيتا.
- 1۵. طوسى، نصيرالدين محمد بن محمد بن حسن، شرح الاشارات و التنبيهات مع المحاكمات، قم، نشر البلاغه، ۱۳۷۵ ش.
  - ۱۶. عبودیت، عبدالرسول، در *آمدی به نظام حکمت صدرایی*، چاپ چهارم، تهران، سمت، ۱۳۹۰ ش.
  - ۱۷. غزالي، ابوحامد، تهافت الفلاسفه، ترجمهٔ على اصغر حلبي، تهران، مركز نشر دانشگاهي، ۱۳۶۱ ش.
- ۱۸. مشكوة الدينى، عبدالمحسن، تأثير و مبادى آن يا كليات فلسفه طبيعى صدرالدين شيرازى ملاصدرا، چاپ يازدهم، مشهد، دانشگاه مشهد، ۱۳۴۷ ش.
- ۱۹. مطهری، مرتضی، حرکت و زمان در فلسفهٔ اسلامی: درسهای اسفار، تهران، حکمت، ۱۳۶۹-۱۳۸۰ ش.
- ۲۰. هاوکینگ، استیون و لئوناردو ملودینو، طرح بزرگ، ترجمهٔ علی هادیان و سارا ایزدیار، چاپ دوم، تهران،
  چاب ماز بار، ۱۳۹۱ ش.
- 21. Heisenberg, Werner, *Physics and Philosophy*, Allen & Urwin, London, 1963.
- 22. Jammer. M., *The Philosophy of Quantum Mechanics*, New York, Wiley-Interscience, 1974.
- 23. Penrose, Roger, < www.ft.com/books/non-fiction-TheGrandDesign > , 2010.

