□ مصطفی مؤمنی مصطفی محمدحواد اخگری محمدحواد

#### حكىدە

هرچند دیدگاه مشهور فلاسفه دربارهٔ جسم، ترکیب آن از دو جوهر هیولی و صورت است، مطابق نظر سهروردی و مکتب فلسفی اشراق، حقیقت جسم چیزی جز مقدار جوهری نیست. بر این اساس، اشتراک اجسام در همین مقدار است و اختلاف و تمایز آنها نیز مربوط به مقدار آن میباشد. بنابراین در حقیقت مابهالامتیاز و مابهالاشتراک اجسام به یک چیز برمی گردد و ارجاع مابهالامتیاز به مابهالاشتراک در ماهیت جسم به معنای تشکیک در حقیقت جوهری جسم است.

قول به تشکیک در اجسام، نتیجهٔ اعتقاد به تشکیک در جوهر است و این اعتقاد نیز نتیجهٔ قول به تشکیک در ماهیت بوده که از ویژگی های تفکر سهروردی و مکتب اشراق به شمار می آید. از آنجا که تحلیل و بررسی دیدگاه





<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۴/۵/۱۰ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۵/۱۰/۲

۱. استادیار، گروه معارف اسلامی، دانشگاه علوم پزشکی نیشابور، نیشابور، ایران (نویسندهٔ مسئول) (momenim@nums.ac.ir).

٢. كارشناس ارشد فلسفه و حكمت اسلامي (mj.akhgari1983@gmail.com).

سهروردی دربارهٔ ماهیت جسم، در پی بردن به حقیقت عالم ماده و شناخت اشیا از منظر سهروردی کمک شایانی می کند، این نوشتار به این مسئله و تحلیل دیدگاه وی از حقیقت جسم پرداخته است.

واژگان کلیدی: سهروردی، جسم، مقدار، تشکیک، جوهر، ماهیت.

#### مة ١٥٨

شناخت حقیقت عالم ماده و طبیعت و اینکه آیا آنچه از این عالم محسوس حواس انسان است، حقیقت این اجسام است یا اینکه محسوساتْ چیزی جز عوارض و آثار ذهنی اشیا نبوده و حقیقت آنها با حواس قابل درک نیست، همواره از دغدغههای جدی فیلسوفان بوده است. تحلیل شناخت عالم جسمانی نیز از این رو مهم است که اولاً محسوس است و ثانیاً عموم فلاسفه بر این باورند که این عالم به منزلهٔ سایه و ظلّی از عالم امر و معناست. در همین راستا، یکی از مسائلی که ذهن فیلسوفان را به خود مشغول داشته، شناخت ماهیت اشیای این عالم، به ویژه ماهیت جسم بوده است. سهروردی در بسیاری از مباحث فلسفی، نظری مغایر دیگر فلاسفه از جمله مشاییان داشته و به نقد آرای آنها پرداخته است. کتاب حکمة الاشراق وی بر همین مبناست. یکی از این مباحث، مسئلهٔ جسم و ترکیب آن از دو جوهر هیولی و صورت است. وی در کتاب مذکور به رد این دیدگاه پرداخته و دلایلی بر نفی هیولی اقامه کرده است. او در خصوص ماهیت جسم نیز نظری خاص ارائه داده که در این باره، مسائلی قابل طرح رب خصوص ماهیت جسم نیز نظری خاص ارائه داده که در این باره، مسائلی قابل طرح است؛ از جمله اینکه: دیدگاه وی در این باره چیست؟ از آنجا که وی جسم را مرکب از هیولی و صورت نمی داند، آیا بسیط دانسته است؟ منشأ اعتقاد سهروردی به تشکیک در ماهیت جسم چیست؟ چگونه به تبیین آن می پردازد؟

تحقیق پیش رو به تحلیل دیدگاه سهروردی دربارهٔ جسم و ماهیت آن پرداخته است و بر این باور است که وی جسم را ماهیتی بسیط و نفس مقدار قلمداد کرده است و منشأ تشکیک در جسم همان قول وی به تشکیک در ماهیت است.

## ۱. تعریف جسم از دیدگاه سهروردی

سهروردی بر اساس مبانی خود به جای اصطلاح «جسم»، اصطلاح خاص اشراقی



خویش، یعنی «برزخ» را که به معنای حائل و واسط است، استعمال نموده و در تعریف آن گفته است:

البرزخ هو الجسم ويُرسم بأنّه هو الجوهر الذي يقصد بالإشارة (شهرزوري، ١٣٧٢: ٢٨٧).

همان گونه که سهروردی می گوید، عبارت فوق تعریف رسمی جسم است؛ چرا که ما چون حس جوهرياب نداريم، هرگز به حقيقت جوهر نميرسيم و صرفاً به اعراض آن دسترسى داريم.

وى در رساله كلمة التصوف تعريفي ديگر از جسم ارائه مي كند:

كلّ جوهر يمكن فيه تقدير طول وعرض وعمق فهو جسم والأجسام كلّها لما تشاركت في الجسميّة وهي متفرّقه فافتراقها بالهيئات (١٣٧٩: ٨٧).

و در رسالهٔ هياكل النور نيز بياني مشابه اين تعريف آورده است (بي تا: ۴۵/۴).

در این تعریف، جسم دارای ابعاد سه گانه دانسته شده است که ظاهراً مطابق تعریف مشاييان است، هرچند ـهمان طور كه در باب ماهيت جسم گفته خواهد شدـ وجه افتراق اجسام یعنی هیئات را نیز داخل در حقیقت جسمیه می داند و از این جهت با تعریف مشاييان تفاوت خواهد داشت.

برزخ در اصطلاح سهروردی جوهری غاسق است که فی نفسه ظلمانی است و به تعبیری برای اینکه مظلم باشد به چیزی غیر از خود نیاز ندارد (۱۳۷۲: ۱۰۸/۲).

# ۲. ماهیت جسم از دیدگاه سهروردی

به طور کلی دربارهٔ ماهیت جسم، شش نظریه مطرح است که یکی از آنها متعلق به افلاطون بوده و سهروردی نیز پیرو همین نظریه است که بر اساس آن، ماهیت جسم را حقیقتی بسیط و صرف اتصال جوهری می داند (ر.ک: صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۱۹۸۵–۱۷). نظریهٔ نهایی سهروردی در این مسئله، دیدگاه ارائهشده در کتاب حکمة الاشراق است و بر اساس آن معتقد است که جسم، مرکب از ماده و صورت نیست. ملاصدرا به این ديدگاه سهروردي در قالب نظريهٔ پيروان افلاطون اشاره كرده است (ر.ک: همو، بيتا: ١٧). با مراجعه به آثار سهروردی میتوان تطور دیدگاه وی دربارهٔ حقیقت جسم را در دو



مرحله بيان كرد:

مرحلهٔ اول: تقریر و بیان وی به سبک مشایی و بر اساس مبانی آنها. سهروردی این مرحله را در آرای مشاییِ خود پشت سر گذارده است. وی برای ورود به حکمت اشراق که به تعالی نزدیک تر است، از تعالیم مشایی گذر می کند. بر این اساس باید ابتدا تعالیم مشایی را به عنوان مقدمه ای برای ورود به اشراق لحاظ کرد. در این مرحله است که وی حقیقت جسم را مانند مشاییان، مرکب از دو جزء هیولی و صورت می داند (۱۳۷۲: ۱۸۶۸). البته باید دقت داشت که وی در این مرحله، در مقام تقریر رأی مشاییان است و در باب صحت و سقم این قول سخنی نمی گوید.

یکی از معاصران دربارهٔ این رویهٔ سهروردی چنین اظهارنظر می کند:

آنچه وی در تلویحات آورده، نخستین تلاشهایش در رد دیدگاه مشاییان دربارهٔ حقیقت جسم است که در این کار، صورت جسمیه و امتداد جوهری را خدشه دار کرده و جسم را مرکب از هیولای نخستین مشایی و مقدار عرضی دانسته است. اما آنچه در حکمة الاشراق گفته، آخرین تلاش علمی او دربارهٔ تبیین حقیقت جسم است (یزدان پناه، ۱۳۸۹: ۱۳۵۸/۲).

مرحلهٔ دوم: مرحلهٔ گذار از مشاء به اشراق است. وی در این مرحله، حکمت مشاء از جمله قول مشاییان به ترکب جسم از دو عنصر هیولی و صورت را نقد کرده و در کتاب حکمهٔ الاشراق تعبیر مغالطات مشاییان را در این باره به کار برده است (سهروردی، ۱۳۷۲: ۷۹/۲).

سهروردی در این مرحله، نظر مشایی دربارهٔ ترکب جسم از ماده و صورت را با نقد مادهٔ اولیهٔ جسم (هیولای اولی) انکار می کند.

حكما و فلاسفهٔ مشايى معتقدند كه جسمٌ مركب از دو جوهرِ ماده و صورت به نحو تركيب اتحادى است؛ مانند تركيب نفس و بدن كه يك مرتبهٔ بالفعل (صورت) با مرتبهٔ بالقوه (ماده) اتحاد يافته است (ر.ك: ابن سينا، ١٣۶٣: ٧٢).

از جمله دلایل مشاییان بر این اعتقاد، برهان فصل و وصل است که بر اساس آن، جسم هم اتصال و هم انفصال را می پذیرد و در جسم باید چیزی باشد که این دو خصوصیت را بیذیرد و آن هیولی است.



سهروردی این گفتار مشاء را نقد کرده، می گوید:

ويردّ عليهم أنّ الاتّصال يقال فيما بين جسمين، فيحكم بأنّ أحدهما اتّصل بالآخر وهو الذي يقابله الانفصال وفي الحجم امتداد من الطول والعرض والعمق والامتداد وليس يقابله انفصال أصلًا؛ فما قولك فيمن يدّعي أنّ الجسم مجرّد المقدار الذي يقبل الامتدادات الثلاثة لا غير؟ (١٣٧٢: ٧٥/٢).

یعنی اتصال در جایی است که دو جسم در کار باشد و آنچه در جسم هست طول و عرض و ارتفاع است و انفصال اصلاً مقابل امتداد نیست؛ پس چه میخواهی بگویی اگر کسی مدعی شد که جسم همان مجرد مقداری است که تنها امتدادات سه گانه را می پذیرد و نه چیز دیگر؟

در این مرحله، سهروردی در فلسفهٔ اشراق سکنی گزیده و در مقام یک فیلسوف اشراقی و بر اساس مبانی حکمت اشراق، آرای خویش را بیان کرده است. در اینجاست که او دیدگاه اشراقی خود را دربارهٔ حقیقت جسم بیان می کند.

سهروردی بر خلاف نظر مشهور، جسم را همان مقدار دانسته که در آن مابهالاختلاف به مابهالاشتراک باز می گردد، چنان که ملاصدرا وجود را در خارج، دارای مراتبی می داند که در آنها مابهالاختلاف عین مابهالاشتراک است. سهروردی جسم مطلق را به ازای مقدار مطلق و جسم خاص را به ازای مقدار خاص می داند (ر.ک: ۱۳۸۳: ۷۶).

او در برابر این ادعای مشاء که «اجسام در جسمیتْ مشترک، و در مقدارْ مختلفاند؛ پس مقدار بیرون از اجسام است» می گوید:

گویندهٔ این سخن همانا مثل کسی است که می گوید: «مقدارهای خاص در کوچکی و بزرگی مختلف و در مقدار بودن مشترکاند، پس اختلاف آنها از حیث کوچکی و بزرگی به سبب چیزی غیر از مقدار است تا مقدار بزرگ به انضمام آن غیر، بر مقدار کوچک فزونی یابد؛ چون هر دو در مقدار مشترکاند»، این سخن نیز مردود است؛ زیرا هر گاه مقداری از مقدار دیگری بیشتر باشد، گفته نمی شود که این فزونی به حسب غیر مقدار است، چرا که تفاوت در مقادیر به سبب خود مقدار است (همان).

سهروردی در این راستا به نقد نظریهٔ مشاییان دربارهٔ هیولی یا همان مادهٔ نخستین پرداخته و برهان مشهور «فصل و وصل» را مورد نقد قرار میدهد. تقریر این برهان به



صورت خلاصه به شرح زیر است:

مقدمهٔ اول: حقیقت جسم اتصال است.

مقدمهٔ دوم: اجسام انفصال را هم میپذیرند.

مقدمهٔ سوم: اتصال و انفصال دو مفهوم در مقابل یکدیگرند.

نتیجه: باید محلی برای پذیرش هر دو ویژگیِ اتصال و انفصال باشد و این محل همان هیولی است که پذیرای این دو صفت متقابل است (ر.ک: طوسی، ۱۳۷۵: ۴۲/۴-۴۲؛ ابن سینا، ۱۴۰۰: ۶۲: صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۷۸/۵).

نقد سهروردی بر این برهان این است که مشاییان دچار مغالطهٔ اشتراک لفظی شدهاند؛ زیرا لفظ «اتصال» هم دربارهٔ امتداد و مقدار جوهری جسم و هم دربارهٔ متصل شدن دو جسم جدا از هم به کار میرود:

سخن مشاییان که می گویند: «اتصال، پذیرای انفصال نیست»، به شرطی صحیح است که مراد از اتصال، اتصال بین دو جسم باشد؛ ولی اگر مراد از اتصال، مقدار باشد، این سخن پذیرفته نیست؛ چه استعمال لفظ اتصال به جای مقدار، موجب مغالطهٔ اشتراک لفظی شده است. از این رو، توهم شده که مراد از اتصال، همان اتصالی است که با انفصال از بین می رود (۱۳۸۳: ۵۷).

همچنین از جملهٔ دلایلی که سهروردی در نفی هیولی و صورت جسمیه بکار برده است، از طریق جوهریت آنهاست. از نظر سهروردی، جوهر امری سلبی و عدمی است؛ زیرا در تعریف آن گفتهاند: «إذا وجدت، وجدت لا فی الموضوع»؛ یعنی در حصول و وجود خارجی محتاج به موضوع نیست. اینکه جوهر به عدم موضوع تعریف شده است، دلیل بر معنای سلبی و عدمی آن است و بر این اساس، مفهوم جوهر صرفاً مفهومی اعتباری به شمار می آید.

سهروردی با مبنا قرار دادن این حرف، این گونه بر نفی هیولی دلیل اقامه کرده است:

جوهریت عبارت از سلب موضوع است از شیء و سلب موضوع هم امری وجودی نیست، بلکه نحوهای از وجود دارد که همان امر ذهنی است و لذا هیولی امر اعتباری است و چیزی که چنین است، جز وجود ذهنی وجودی ندارد، پس در تعریف هیولی چیزی جز وجود نخواهد بود و چیزی که جز وجود نیست، آن چیزی است که وجود



برای آن وجوب و ضرورت دارد و چنین چیزی قطعاً واجب الوجود خواهد بود و این مستلزم واجبالوجود بودن هيولاست، پس باطل است. پس هيولي حصولي در خارج ندارد و امری عدمی است (شهرزوری، ۱۳۷۲: ۲۱۷\_۲۱۸؛ برای نقد سایر ادله از نظر سهروردی، ر.ک: سهروردی، ۱۳۷۲: ۸۲/۲ به بعد).

# ۳. بساطت و تشکیک جسم در دیدگاه سهروردی

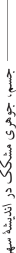
### ۱-۳ جسم حقیقتی بسیط و همان مقدار است

به اعتقاد سهروردی، حقیقت جسم بسیط است و جسم چیزی جز مقدار نیست: فالجسم ليس إلا نفس المقدار وهو القابل الامتدادات الثلاثة وذهابه في الجهات الثلاثة المختلفة على سبيل البدل لازم و آحاد الـذهابات في الجهات عرض مفارق متبدّل والجسم هو نفس المقدار الثابت (شهرزوری، ۱۳۷۲: ۲۱۱).

از نگاه دقیق فلسفی شیخ اشراق که حد جدایی دیدگاه وی از اعتقاد مشاییان در اين باره نيز هست.، جسم «شيء له المقدار» نيست؛ يعني اينكه مقداريت و تقدّر، عارض و زائد بر جسم نیست بلکه عین جسم بوده و به تعبیر وی، جسم «شیء هو المقدار» است و اساساً نحوهٔ وجود جسم، نحوهای تقدّری است؛ یعنی تمام حقیقت جسم، همان مقدار و امتداد جوهری است. از این رو، جسم در عالم خارج، مساوی است با اتصال و امتداد جوهری است و مقدّراً چیزی عارض بر جسم نیست. این سخن سهروردی بر این مطلب مبتنی است که مبدأ اشتقاق و مشتق در خارج یکی هستند (يزدانيناه، ۱۳۸۹: ۳۴۴/۲). وي مي گويد:

ما يقال: «إنّ الجسم يحمل عليه أنّه ممتدّ أو متقدّر، فيكون زائدًا عليه»، ليس بكلام مستقيم. فإنّا إذا قلنا: «إنّ الجسم متقدّر»، لا يلزم أن يكون المقدار زائدًا عليه والحقائق لا تبتني على الإطلاقات لما يجرى فيها من التجوّزات. فربّما يأخذ الإنسان في ذهنه شيئية مع مقدار، فيقول: «الجسم شيء له مقدار». فإذا رجع إلى الحقيقة، لم يجد الشيء إلا نفس المقدار (١٣٧٢: ٢٩/٢).

در عبارتي ديگر تصريح مي كند: «إنّ الجسم ليس إلّا نفس المقدار القائم بنفسه» (همان).



یکی از اشکالاتی که سهروردی در این مسئله بر مشاییان وارد دانسته، این است که آنها گمان کردهاند که مقدار کم و زیاد در یک امر غیر مقداری که زائد بر مقدار است، متفاوت هستند، در حالی که نفس مقدار (= جسم) دارای تشکیک بوده و شدت و ضعف می پذیرد (۱۳۸۳: ۷۹).

قطبالدین شیرازی شارح حکمة الاشراق دربارهٔ این عبارت سهروردی که «الجسم لیس إلّا نفس المقدار» چنین می گوید: یعنی (حقیقت) جسم در تمامی احوالش ثابت است؛ بدین معنا که جسم در هنگام تغییر انواعش، از آنچه هست بیشتر نشده و کمتر نیز نمی گردد، بلکه صرفاً برخی از امتداداتش زیاد و کم می گردد (قطبالدین شیرازی، نیز نمی گردد، بلکه صرفاً برخی).

شهرزوری نیز در باب حقیقت جسم همچون سهروردی معتقد است که جسم قائم به ذات بوده و نیاز به چیزی ندارد که در آن حلول کند. این جسم مقداری، مرکب از هیولی و صورت نیست (ر.ک: شهرزوری، ۱۳۷۲: مقدمه/۳۲). بنابراین هیولای نخستین که قوه و قابلیت محض است و به عنوان جزء جسم، مورد قبول مشاییان بوده است، وجود ندارد.

نتیجه آنکه از نظر سهروردی و حکمای اشراقی، حقیقت جسم بسیط و یکپارچه است و مقدار که ملاک تمایز اجسام در حقیقت آنهاست، امری ذاتی و جزء حقیقت جسم است؛ یعنی مابهالامتیاز اجسام در حقیقت به مابهالاشتراک آنها برمی گردد.

### ۳-۲. اصطلاح هیولی در تفکر شیخ اشراق

نباید از نظر دور داشت که هرچند شیخ اشراق هیولای مشاییان را نفی کرده است، خود به این اصطلاح معنای دیگر بخشیده و این لفظ را به این معنای جدید منتقل نموده است. از این رو می توان گفت که وی قائل به هیولی است، اما به معنایی متفاوت و غیر از قوه و قابلیت محضی که مشاییان به آن باور داشتند.

هیولی از نظر وی چیزی جز همان مقدار یا همان جسم که قبلاً بیان شد که یک حقیقت بسیط است، نمیباشد. هیولی همان مقدار جوهری است که پذیرندهٔ اعراض و صور نوعیهٔ عنصری میباشد. همین مقدار و امتداد جوهری (حقیقت جسم) هیولای اولی است که تمام صور بعدی را میپذیرد. اما باید دقت داشت که قبل از این مقدار و



امتداد یا همان جسم، دیگر هیولی و قابلی وجود ندارد. این امتداد جوهری، اولین مرحلهٔ وجودی جسم است که از آن به «برزخ» تعبیر نموده است. منتها به اعتبار پذیرش صور و اعراض، هیولی نامیده می شود:

وعلى القاعدة التى قرّرناها، هذا المقدار الذى هو الجسم جوهريّته اعتبار عقليّ. فإذا أضيف بالنسبة إلى الهيئات المتبدّلة عليه والأنواع الحاصلة منها المركّبة، يسمّى «هيولى» لها (سهروردى، ١٣٨٣: ٨١).

#### در عبارتی دیگر می گوید:

فهذه الأشياء ينقلب بعضها إلى بعض، فلها هيولى مشتركة والهيولى هو البرزخ: نقول له فى نفسه «برزخًا» وبالقياس إلى الهيئات «حاملًا» و«محلًّا» وبالقياس إلى المجموع منه ومن الهيئات وهو النوع المركّب «هيولى». هذا على اصطلاحنا نحن (همان: ١٩٣).

قطبالدین شیرازی در شرح عبارت فوق می گوید: بنا بر آنچه که در عبارت سهروردی آمده است، مقدار و امتداد جوهری که حقیقت جسم را تشکیل می دهد، به سه اعتبار عقلی قابل ملاحظه است؛ اگر آن را با هیئات و صور نوعیه که در آن حلول می کند بسنجیم، آن را محل می نامیم؛ اگر آن را از جهت پذیرش این اعراض و صور ملاحظه کنیم، آن را «هیولی» می نامیم و اگر آن را فی حد نفسه و بدون اعتبارات مذکور در نظر آوریم، آن را جسم و برزخ خواهیم نامید. هر سه تعبیر در عالم واقع و خارج، یک حقیقت بیش نیستند (ر.ک: قطبالدین شیرازی، ۱۳۸۳: ۲۲۶-۲۱۶).

نتیجه اینکه آنچه در نظر شیخ اشراق به عنوان «هیولی» مطرح است، همان جسم ممتد و یا امتداد جوهری است که قابلیت پذیرش همهٔ صور لاحقه را دارد.

سهروردی این مطلب را در رسالهٔ *الالواح العمادیه* نیز آورده و ضمن بیان مثالی چنین می گوید:

و آن امتداد جوهری که صور بر آن متبدل و عارض می شوند، «هیولی» نام دارد. پس اگر به اعتبار امتدادهای طولی و عرضی و عمقی لحاظ شود جسم است و اگر نسبت به هیئتهایی که در آن است لحاظ شود، «محل» است و هر گاه نسبت به انواعی که در آن حاصل است و صوری که بر آن عارض است لحاظ شود، «هیولی» است؛ مثل اینکه «زید» نسبت به پدرش «ابن» و نسبت به فرزندش «اب» و نسبت به پسر برادرش «عمو» نامیده می شود (۱۳۷۹: ۱۶۷۶: نیز ر.ک: همو، ۱۳۷۲: ۱۸۲۱-۱۵).



این نکته را نباید از نظر دور داشت که نظرات شیخ اشراق در هیولی و صورت صرفاً جعل یک اصطلاح خاص نیست، بلکه وی نظام ویژهای را در تبیین حقایق مادی موجود اراده کرده است که بر اساس آن، تنها موجود جوهری در عالم مادی جسم خواهد بود که همهٔ حالات و اعراض را به خود می پذیرد و محل برای آنها و هیولی برای انواع خواهد بود. ولی به جز جسم و امتداد جوهری در عالم مادی، چیزی جز اعراض و هیئات به عنوان سازندهٔ انواع وجود نخواهد داشت (یزدان پناه، ۱۳۸۹: ۲۸۲/۲).

# ۳-۳. تشکیک در حقیقت جسم

یکی از اعتقادات مخصوص شیخ اشراق، باور به تشکیک در ماهیات است؛ عقیدهای که جز وی پیرو دیگری ندارد. یکی از ثمرات این نظر آن است که یکی از راههای تمایز اشیا، تمایز به شدت و ضعف در ذات ماهیات است. البته این قسم از تمایز در فلسفه، برخاسته از مبانی خاص شیخ اشراق است.

همان طور که قبلاً اشاره شد، از جمله مسائلی که پیروان حکمت مشاء برای اثبات آن می کوشند این است که می گویند: مقادیر جسم همواره از حقیقت جسم خارج بوده و از اعراض آن به شمار می آیند. شیخ اشراق این عقیده را رد نموده و در قبال آن، ذاتی بودن مقدار برای جسم و بساطت آن را مطرح و تبیین نموده است. پیرو همین باور، نحوهٔ تمایز اجسام و مقادیر بزرگ و کوچک نیز تبیینی متفاوت از آنچه تحت تعابیری چون تخلخل و تکاثف در نزد مشاییان مطرح است، پیدا می کند.

شیخ اشراق در این تبیین، از تشکیک در ماهیت جسم که خود از مصادیق تشکیک در ماهیت است، استفاده می کند.

سهروردی پس از رد این سخن که می گوید اجسام در جسمیت مشترک ولی در مقدار مختلفاند و قبلاً نیز بیان شد که حقیقت جسم و مقدار مساوق هم هستند، دربارهٔ تبیین اختلاف اجسام بنا بر تشکیک چنین می گوید:

همان گونه که جسم مطلق در برابر مقدار مطلق قرار دارد، جسم خاص در برابر مقدار خاص قرار دارد و اما این قول که این مقدارهای خاص در کوچکی و بزرگی مختلفاند و در خود مقدار مشترکاند؛ چون اختلاف آنها در چیزی جز مقدار است، باطل است؛ زیرا هر گاه مقداری بر مقدار دیگر فزون باشد، جایز نیست که



گفته شود آن فزونی به چیزی جز مقدار است، زیرا اتفاق نبُوَد در مقدار مگر به نفس مقدار (۱۳۷۲: ۷۶/۲).

بر این اساس، سهروردی حقیقت اجسام را به مقدار آنها، و اختلاف آنها را هم در خود مقدار میداند و دربارهٔ این اختلاف و تفاوت چنین می گوید:

تفاوتی نبود در مقدار مگر به نفس مقدار و از آن جهت یکی اتم و دیگری انقص بود و این تفاوت عیناً به مانند تفاوت بین نور اشد و نور اضعف و گرمای اشد و اضعف بود (همان).

تمثیل شیخ به نور شدید و ضعیف، همان تمثیلی است که ملاصدرا از آن برای تشکیک در حقیقت وجود استفاده نموده است، ولی در اینجا شیخ اشراق تفاوت دو جسم را مانند تفاوت دو نور شدید و ضعیف دانسته است. بر این اساس معلوم می شود که سهروردی حقیقت جسم را به مانند حقیقت نور مشکک می داند و معتقد است که تفاوت بین اتم و انقص به صورت تشکیکی است و به جای اتم و انقص می توان اشد و اضعف نیز استعمال کرد.

#### وی در این باره چنین می گوید:

بین اتم و اشد فرقی نیست. پس در آنجا که می گوییم مقدار طولی تمامتر از طول دیگر است، صرفاً به خاطر قابلیت اشاره به مقدار بیشتر است، ولی این اتم بودن با آنجا فرقی ندارد که گوییم شیئی سفیدتر از شیء دیگر است که شدت سفیدی را مدنظر داریم؛ زیرا به مقدار بیشتر بودن نمی توان صرفاً اشاره کرد، ولی فی الواقع فرقی بین اتم و اشد نیست و همین طور در مورد مقادیر اجسام... پس همان طور که مثلاً می گوییم این نور اتم از آن نور است و اکمل از آن، می توان گفت که این جسم و این حط نیز اتم از آن جسم و سطح و خط است (شهرزوری، ۱۳۷۲: ۲۱۱).

در باب حقیقت تشکیکی جسم باید به این مطلب توجه داشت که اتم و اضعف بودن اجسام مثل شدت و ضعف نور است که تفاوت میان مراتب آن، کمتر مورد توجه اذهان عامه است، مگر آنکه با ویژگی دیگری مثل حرارت همراه گردد. بنابراین در مورد جسم هم اگر به حقیقت تشکیکی مقدار در آن توجه نمی شود از این جهت است که وجه تمامیت و اشدیت، کمتر در آنها مورد توجه است، بلکه صرفاً وجه مشابهت



اجسام مدّنظر است، نه وجه زائد که موجب تفاوت می گردد (سهروردی، ۱۳۷۲: ۲۶/۲؛ شهرزوری، ۱۳۷۲: ۲۲۷۱).

البته در اینجا اشکالی مطرح می شود: اختلاف در میان اجسام به هیچ وجه از اقسام اختلاف در مراتب تشکیک اختلاف در مراتب تشکیک به شمار نمی آید؛ زیرا اختلاف در مراتب تشکیک اختلافی است که بر اساس شدت و ضعف شیء تحقق می پذیرد، در حالی که اختلاف میان اجسام و مقادیر بر اساس شدت و ضعف نبوده و عنوان شدید و ضعیف نیز در مورد اجسام صادق نمی باشد؟

پاسخ چنین بیان می شود که گرچه در بین اجسام و مقادیر، عنوان شدت و ضعف صادق نیست، عنوان اتم و انقص در مورد مراتب اجسام و مقادیر صادق بوده و این خود از جملهٔ عناوینی است که در باب مراتب تشکیک به کار گرفته می شود (ر.ک: ابراهیمی دینانی، ۱۳۸۶: ۲۴۴)؛ زیرا عناوین به کار رفته در تشکیک، هم اتم و انقص است و هم اشد و اضعف و حتی کم و زیاد، برای مثال وقتی دو خط کوتاه و بلند را مقایسه می کنیم، می بینیم که تفاوت آنها به مانند شباهتشان در مقادیر است.

حاصل سخن اینکه جسم مطلق عیناً عبارت از مقدار مطلق، و جسم خاصه عبارت از مقدار خاصه است و همان طور که اجسام در مقدار مطلق مشترک و در اندازه ها و مقادیر خاص مختلف اند، به همان ترتیب در جسمیت مطلق مشترک و در جسمیات مخصوصه مختلف و متفاوت اند (ر.ک: سهروردی، ۱۳۷۲: ۷۷/۲). البته مراد سهروردی از مقدار مطلق و جسمیت مطلق، به عبارتی مقدار لابشرط است که همین مقدار لابشرط در اجسام، مقداری خاص و معین خواهد بود.



١. عبارت شيخ اشراق چنين است: «فإنّ المقدار إذا زاد على المقدار، لا يجوز أن يقال زاد بغير المقدار، إذ لا تفاوت في المقادير إلّا بالمقدار؛ فالتفاوت بنفس المقداريّة و لأنّ أحدهما أتمّ والآخر أنقص. وهذا كالتفاوت بين النور الأشدّ والأضعف، والحرّ الأشدّ والأضعف... بل تماميّة وكمال له في الماهيّة ففي الطول أيضًا هكذا، فإنّ هذا الطول إذا كان أعظم من ذلك الطول، فإنّه أتمّ في طوليّته و مقداريّته، والزيادة أيضًا طول. فإن لم نسمّ هذا «شدّة في الطول» بسبب أنّ هيهنا يمكن الإشارة إلى قدر ما به المماثلة والزائد بخلاف الأتمّ بياضًا، فإنّه لا ينحصر فيه التفاوت بين الطرفين كالأشدّ بياضًا، فيجعل الجامع «الأتميّة» دون الأشديّة، ولا مشاحة في الأسامي. فحاصل الكلام هو أنّ الجسم المطلق هو المقدار المطلق وأنّ الأجسام الخاصّة هي المقادير الخاصّة وكما تشاركت الأجسام في المقدار المطلق وافترقت بخصوص المقادير المتفاوتة، تشاركت في الجسميّة وافترقت بخصوص المقادير المتفاوتة».

سهروردی معتقد است که در برخی از اجسام، مقدار متغیری وجود دارد که عرض است و داخل در حقیقت آن نیست، لکن این بدان معنا نیست که نفس و حقیقت مقدار هم عرض باشد. پس جسم، نفس مقدار ثابت است که امتدادات سه گانهای دارد که بر حسب کشش جسم و امتدادش در جهات مختلف مأخوذ است (ر.ک: همان: ۱۴۰/۲ (۱۴۱). به عبارتی دیگر، سهروردی قائل به دو نوع مقدار است؛ یکی مقدار جوهری قائم به ذات که حقیقت جسم را تشکیل می دهد و دیگری مقدار عرضی که همان امتدادات سه گانه در جسم است (ر.ک: همان: ۷۵/۲؛ شهرزوری، ۱۳۷۲: ۲۱۰).

از نظر وی، مقدار خود امری زائد بر برازخ (اجسام) نیست، جز آنکه برای مقدار ویژگی و حد خاصی است که به واسطهٔ آن، هر مقداری از مقدار دیگر ممتاز می شود. پس چیزهایی که برازخ به سبب آنها مختلف و گوناگون می شوند، صور ذاتی برازخ نمی باشند وگرنه همهٔ برازخ در آن یکسان می بودند. پس چنین اموری که مابه الامتیاز برازخاند، از ناحیهٔ غیر برزخ است که سبب این تمایز باشد و آن نور مجرد است (ر.ک: سهروردی، ۱۳۷۲: ۱۳۷۸: ۱۰۹/۱۰-۱۱).

هرگاه مابهالاختلاف و مابهالاتحاد در مصادیق یک مفهوم یکسان باشد، آنگاه آن مفهوم به نحوهٔ تشکیکی بر آن مصادیق اطلاق می شود و رابطهٔ آنها با یکدیگر مشکک است (ر.ک: صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۴۳۲-۴۳۱، حاشیهٔ طباطبایی). به عبارت دیگر، ملاک و ضابطهٔ اصلی تشکیک این است که مابهالاختلاف به مابهالاشتراک ارجاع شود و مایهٔ اختلاف و اشتراک دو حقیقت مختلف نباشند و هر جا که این ضابطه تحقق یابد واقعیت تشکیک نیز محقق خواهد بود. با توجه به مطالب فوق، حقیقت جسم از نظر سهروردی حقیقتی مشکک است؛ چرا که ضابطهٔ اصلی و کلی تحقق تشکیک درجوع مابهالاختلاف به مابهالاشتراک در باب آن وجود دارد.

بنابراین درست است که اختلاف اجسام به مقدار است، اما مقدار در اندیشهٔ سهروردی، چیزی جدای از حقیقت جسم نیست و در درون حقیقت جسم است و مابهالامتیاز اجسام به حقیقت جوهری و ذاتی آنها (مابهالاشتراک آنها) برمی گردد.



### ۴. تشکیک در جسم، نتیجهٔ تشکیک در ماهیت جوهری

بر خلاف ملاصدرا و پیروان حکمت متعالیه که تشکیک را در وجود و مراتب هستی میدانند (ر.ک: صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۱۹۸۸: سیزواری، ۱۳۷۹: ۱۸۰/۲)، سیهروردی و پیروان حکمت اشراق به تشکیک در ماهیت معتقدند. حاجی سیزواری در شرح المنظومه می گوید:

بالنقص والكمال في الماهيّة أيضًا يجوز عند الإشراقيّة

(۱۷۸/۲:۱۳۷۹)

سهروردی بر اساس اثبات تشکیک در ماهیت، امتیاز بین افراد یک ماهیت را لزوماً به واسطهٔ فصل یا امر عرضی نمی داند، بلکه بر این باور است که افراد یک ماهیت، به نفس ماهیت نیز می توانند از هم متمایز شوند:

... فكل كلّى واقع بالتشكيك لا يلزم أن يكون الامتياز بين شخصيّاته فى الوجود بما وراء الماهيّة كبعدين طويل وقصير ذكرناهما من حيث هما كذلك ليس الطول وراء البُعدية (١٣٧٢).

منظور از تشکیک در ماهیت این است که ماهیت به واقع، تمام مراتب شدید و ضعیف را در خودش دارد. سهروردی حتی هویت نوری موجودات و به طور کلی انوار را نیز تشکیکپذیر میداند و قائل به وجود شدت و ضعف در آنهاست:

واعلم أنّ الشدّة لا يعنى بها القوّة على الممانعة نحو ما، بل كماليّة فى جوهر الشىء الذى يدلّ عليه حرف المبالغة فى اللغات كالأطول والأحرّ... وإذا كان الوجود اعتباريًّا فالتقدّم إنّما هو لجوهر العلّة على جوهر المعلول (همان: ١٥٤/١مـ١٥٧).

تشکیک در اقسام جوهر که جسم نیز یکی از این اقسام است نتیجهٔ اعتقاد به تشکیک در ماهیت است. به معنای دقیق کلمه، شیخ اشراق اولین کسی است که تشکیک در جوهر (حرکت در جوهر) را قبل از ملاصدرا بیان کرده است. البته باید دقت داشت که تبیین این دو فیلسوف از این شدت و ضعف، متفاوت و بر اساس مبانی خاص خودشان است؛ سهروردی بر اساس اصالت ماهیت و تشکیک در آن به تشکیک در جوهر قائل

۱. این مطلب خود برگرفته از تشکیکی است که سهروردی در حقیقت نور مطرح می کند.

174

شده و ملاصدرا بر اساس اصالت وجود، تبیین وجودی از حرکت جوهری ارائه می دهد و تشکیک را صرفاً در وجود جاری می داند که اگر به ماهیت هم نسبت داده شود به تبع وجود خواهد بود (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۳۵/۱).

نتیجه آنکه در تفکر سهروردی و مکتب اشراق، منشأ اعتقاد به تشکیک در جسم نیز ریشه در اعتقاد به تشکیک در ماهیت جوهری آن و تشکیک در ماهیات دارد. وی به نحو ضمنی مطرح می کند که در فلسفهٔ مشاء نیز باید اعتقاد به شدت و ضعف در جوهر وجود داشته باشد؛ چرا که آنها خود بر این باورند که مفارقات از قوام و جوهریت کامل تری نسبت به صور منطبعه و جواهر مادی برخوردارند و نیز جواهر این عالم به سان سایهای برای عالم بالاترند، پس چگونه می توان در این دیدگاه، جواهر مفارق را با جواهر مادی در جوهریت یکسان دانست؟ (ر.ک: سهروردی، ۱۳۷۲: ۱۳۷۱).

# نتيجهگيري

سهروردی با اعتقاد به حقیقت تشکیکی جسم و اینکه جسم چیزی جز مقدار نیست، نظریهای جدید را در فلسفه مطرح ساخته که کمتر مورد توجه قرار گرفته است و آن اینکه مقدار عین جسم است نه از عوارض آن، و دیگر اینکه جسم حقیقتی بسیط است و مرکب از اجزا نیست. وی قول مشاییان به ترکیب جسم از هیولی و صورت را بی معنا و مردود دانسته است.

وی تنها فیلسوفی است که معتقد به تشکیک در ماهیت و به تبع آن تشکیک در جوهر است و بر این مبنا، به تشکیک در جسم نیز قائل گشته و به آن تصریح نموده و به تبیین آن پرداخته است. بدین ترتیب وی حقیقتاً به حرکت در جوهر البته متفاوت با آنچه در حکمت متعالیه مطرح است قائل است. بر این اساس، تکامل انسانها و نفوسشان مطابق حرکت جوهری و ارتباط آن با تکامل و رشد ابدان و اجسام و ضمناً تبدیل آنها به یکدیگر نیز مورد تأیید قرار می گیرد.



#### كتابشناسي

- ۱. ابراهیمی دینانی، غلامحسین، شعاع اندیشه و شهود در فلسفهٔ سهروردی، تهران، حکمت، ۱۳۸۶ ش.
  - ابن سينا، حسين بن عبدالله، الشفاء، تهران، ناصر خسرو، ١٣٤٣ ش.
    - ۳. همو، رسائل، قم، بیدار، ۱۴۰۰ ق.
- ۴. سبزواری، ملاهادی بن مهدی، شرح المنظومه، تصحیح حسن حسنزاده آملی، تهران، ناب، ۱۳۷۹ ش.
- ۵. سهروردی، شهابالدین یحیی، حکمة الاشراق، ترجمه و توضیح سیدجعفر سجادی، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۸۳ ش.
- 9. همو، سه رساله از سهروردى (الالواح العماديه، كلمة التصوف، اللمحات)، تصحيح و مقدمة نجفقلى حبيبى، لاهور، مؤسسة انتشارات اسلامى، ١٣٧٩ ق.
  - ۷. همو، *مجموعه مصنفات شیخ اشراق*، تهران، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، ۱۳۷۲ ش.
    - ٨. همو، هياكل النور، مقدمه و تحقيق محمد على ابوريّان، المكتبة التجارية الكبرى، بيتا.
- ٩. شهرزوری، شمس الدین محمد، شرح حکمة الاشراق، تهران، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، ۱۳۷۲ ش.
- صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم، الحکمة المتعالیة فی الاسفار العقلیة الاربعه، حاشیهٔ سیدمحمدحسین طباطبایی، بیروت، دار احیاء التراث العربی، ۱۹۸۱ م.
  - 11. همو، شرح حكمة الاشراق (تعليقات برحكمة الاشراق)، چاپ سنگى، بىتا.
  - 1۲. طوسي، نصيرالدين محمد بن محمد، شرح الاشارات و التنبيهات، قم، نشر البلاغه، ١٣٧٥ ش.
- 1۳. قطبالدین شیرازی، محمود بن مسعود کازرونی، شرح حکمة الاشراق، تصحیح مهدی محقق و عبدالله نورانی، تهران، انجمن آثار و مفاخر فرهنگی، ۱۳۸۳ ش.
  - ۱۴. یزدان پناه، سید یدالله، حکمت اشراق، قم، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، ۱۳۸۹ ش.