# انحاء ادراك كلى مبتنى برعلمالنفس صدرايي\*

□ مرتضى طباطبائيان نيم آورد\  $\Box$  نفیسه اهل سرمدی  $\Box$ 

صدرالمتألهين فيلسوفي است كه درياب «كلي»، نحوه و شرايط ادراك آن، نظریات بدیعی دارد که مبتنی بر امور زیر است: اصالت وجود، تشکیک وجود، حرکت جوهری و مُثُل افلاطونی. او در باب ادراک کلی از تعبیر «مشاهده از دور » استفاده مي كند كه اين تعبير با عنايت به عبارات خود او دو تفسير دارد و البته شاید فقط یکی از این دو تفسیر را بتوان رأی نهایی او در مسئله دانست. نحوهٔ ادراک کلی و شرایط این ادراک نیز در آثار او بیانهای متفاوتی دارند. نگارنده با نظر به مبانی صدرا در این باره، سعی در جمع این عبارات مختلف دارد و معتقد است که ادراک کلی در فلسفهٔ صدرایی امر ذومراتبی شامل موارد زیر است: ادراک کلی سعی، ادراک کلی مفهومی منزه از تخیل، ادراک کلی مفهومي به كمك تخيل و ادراك صورت خيالي قابل صدق بر كثيرين.

۱. دانشجوي كارشناسي ارشد فلسفه و كلام اسلامي دانشگاه اصفهان (mortazatabatabaian@gmail.com). استادیار دانشگاه اصفهان (نو پسندهٔ مسئول) (sarmadi.na58@gmail.com).





<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۴/۹/۱ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۴/۱۰/۱۷

**واژگان کلیدی:** صدرالمتألهین، کلی، ادراک، تجرد مثالی، تجرد عقلی، صورت خیالی.

#### √ مة

#### مقدمه

بحث از «کلی» در تاریخ فلسفه، سابقهای بس طولانی دارد. شاید بتوان گفت یکم، از مهمترین عواملی که مبنای فلسفی افلاطون و ارسطو را از یکدیگر جدا می کند، دیدگاه این دو فیلسوف دربارهٔ مسئلهٔ کلی است و باز شاید بتوان گفت که تمام تاریخ فلسفهٔ قرون وسطى نيز بحث از مسئلهٔ كلى است. مسئلهٔ كلى در فلسفهٔ اسلامي نيز جايگاهي مهم دارد. از دیدگاه فلاسفهٔ پیش از صدرالمتألهین، معلوم بالذات در علم حصولی عبارت است از صورت ذهنی و یا به تعبیر دیگر ماهیت ذهنی شیء خارجی (صدرالدین شیرازی، مفاتیح الغیب، ۱۳۶۳: ۱۰۹)، و ادراک کلی از دیدگاه این فلاسفه عبارت است از ادراک حصولی ماهیت شیء خارجی به گونهای که از تمام عوارض و لواحق مادی تجرید شده باشد (همو، ۱۹۸۱: ۱۹۸۶). از دیدگاه آنها، ادراک کلی به هیچ عنوان مشروط به تكامل جوهري نفس مدرك نيست (عبوديت، ١٣٨٥: ٧٣/١-٧٣/). صدرالمتألهين مطابق مباني فلسفى خويش، ديدگاهي منحصر به فرد دربارهٔ مسئلهٔ كلي، نحوهٔ ادراک آن و همین طور شرایط ادراک آن دارد. دیدگاه او مبتنی بر اصالت وجود، تشکیک وجود، حركت جوهري و مثل افلاطوني است. دو مسئلهٔ اصالت وجود و تشكيك وجود بهرغم اینکه از مبناهای بحث کلی هستند، نگارندگان را در تبیین دقیـقـتـر مـسئله نیز یاری می کنند. لذا بر خود لازم می دانیم که هرچند مختصر به بیان این دو مسئله بيردازيم. ٰ

۱. «اگر دقت کنیم، این مدعای کانت که واقعیات خارجی «جهانِ بود»ند و ماهیات و مفاهیم ذهنی «جهانِ نمود»، شبیه مدعای صدرالمتألهین در اصالت وجود و اعتباریت ماهیت است، با این تفاوت که از دیدگاه صدرالمتألهین، جهان نمود تصویر حقیقی جهان بود است، اما از دیدگاه کانت، چنین نیست. به زبان فلسفی، ماهیات و مفاهیمْ نمودهای حقیقی و نفس الامری بودها هستند؛ حقیقتاً آنها را نشان می دهند، اساساً شأنی جز نشان دادن بودها ندارند، پس رابطهٔ آنها حقیقی و نفس الامری است. اما از دیدگاه کانت، ماهیات و مفاهیمْ نمودهای حقیقی و نفس الامری بودها نیستند؛ آنها حقیقتاً بودها را نشان نمی دهند، آنها برای انسان چنان جلوه می کنند که گویی در حال نشان دادن بودها هستند، در حالی که چنین نیستند. در یک کلام، صدرالمتألهین ماهیات و مفاهیم را کاشف حقیقی از بودها می داند اما کانت آنها را صرفاً کاشف نما می داند» (عبودیت، ۱۱۸/۱ ۱۱۸/۱ بینوشت ۲۶).

#### ١. مقدمات بحث



#### ١-١. اصالت وجود و رابطهٔ آن با مسئلهٔ ادراک

بنا بر نظریهٔ اصالت وجود، آنچه متن واقع را تشکیل میدهد حقیقت وجود است و حقیقت وجود نیز حقیقتی است که خارجیت، موجودیت و تشخص، ذاتی آن است. لذا بنا بر اصالت وجود، حقیقت وجود هیچ گاه به ذهن نمی آید و تصور آن ممکن نیست؛ نه حداً و نه رسماً. لذا حقیقت وجود را تنها از راه علم حضوری و شهودی مى توان ادراك كرد و علم حصولي به آن ناممكن است. بنا بر اصالت وجود و اعتباریت ماهیت، تنها ماهیت است که قابل حصول در ذهن است؛ چرا که ماهیت، حقیقتی است که لابشرط از خارجیت و ذهنیت است (صدرالدین شیرازی، ۱۳۹۲: ۱۳۴). بنابراین تنها چیزی که معلوم و مفهوم ذهن واقع می شود، ماهیت است و حقیقت وجود فقط از راه علم حضوری و شهودی متعلّق ادراک واقع می شود (همو، ۱۹۸۱: ۱۹۸۸؛ بی تا: ٣٠). اكنون با توجه به اينكه از يكسو آنچه به ذهن مي آيد ماهيت است و آنچه در خارج است وجود است و از سوی دیگر ماهیت و وجود دو سنخ حقیقت متقابل و متباین هستند، به نظر می رسد که لازمهٔ دیدگاه صدرا در اصالت وجود، شکل گرفتن شکافی عمیق بین ذهن و خارج باشد و بنابراین هیچ گاه نمی توان از طریق ذهن و علم حصولی، به خارج معرفت پیدا کرد و این بدان معناست که باب معرفت حصولی به خارج مطلقاً مسدود خواهد شد، در حالی که از نظر صدرا ماهیاتی که در ذهن موجودند، تصاویر و حکایاتی کاملاً صادق و منطبق بر واقعیت و وجودهای خارجی هستند؛ حكايت و تصويري آنچنان منطبق كه همواره انسان آن را با محكى و صاحب تصوير اشتباه مي كند و مي يندارد كه ماهيت، همان خود واقعيت خارجي است! و لـذا ماهیات به رغم اینکه واقعیت را تشکیل ندادهاند، تصاویر حقیقی و صحیحی از خارجاند و به تعبير ديگر، ماهيات به رغم اينكه واقعيت نيستند، حقيقتاً و بالذات واقعنما هستند (همو، ۱۳۸۷: ۲۲۰ و ۲۳۷<u>-۲۳۸؛ *المشاعر*، ۱۳۶۳: ۱۰؛ عبودیت، ۱۳۸۵: ۸۷</u>-۸۷).

ناگفته نماند فلاسفهای که قائل به اصالت ماهیت هستند با چنین مشکلی روبهرو نیستند؛ چرا که طبق دیدگاه آنها انطباق ذهن بر عین به معنای اینهمانی ماهوی ذهن و عین است و چون از دیدگاه آنها ماهیت در خارج موجود است و به تعبیر دیگر خارج از سنخ ماهیت است و از طرف دیگر چون ماهیت بعینه قابل حصول در ذهن است، بنابراین مطابق دیدگاه اصالت ماهوی، پل ارتباطی ذهن و خارج همان ماهیت خواهد بود و مسئلهٔ انطباق ذهن بر خارج نیز به راحتی قابل تبیین است.

< A

حال با توجه به اشکال مذکور، قبل از پرداختن به بحث ادراک کلی از منظر صدرا منطقاً باید به حل این اشکال پرداخت؛ زیرا مادامی که مشکل شکاف بین ذهن و عین حل نشود اصلاً ادراک حصولی ـاعم از ادراک کلی و ادراک جزئیـ ناممکن، و اساساً بحث از اصل ادراک، بحثی بیمعنا و بیمبنا خواهد بود. لذا قبل از ورود به بحث اصلی باید به حل این مشکل بر اساس مبانی خود صدرا پرداخت؛ چرا که این مشکل طبق مبانی وی ایجاد شده است. لذا باید دانست که صدرا چگونه و بر اساس چه مبنایی، شکاف بین ذهن و عین را برطرف می کند؟ و چگونه اثبات می کند که ماهیت ذهنی، تصویری صحیح از خارج ارائه می دهد؟ به تعبیر دیگر وی با چه تبیینی، پل ارتباطی بین ذهن و خارج را بنا می کند؟

#### ۱-۲. تشکیک وجود، مبنایی برای تبیین مسئلهٔ انطباق ذهن بر عین

صدرا بر مبنای تشکیک وجود، بحث انحاء وجودات طولی برای ماهیت واحد را مطرح می کند و با استفاده از آن وارد بحث وجودشناسیِ ادراک شده و قائل به اینهمانی تشکیکی و عینی بین واقعیت علم و واقعیت معلوم خارجی می شود و در نتیجه، انطباق ذهن بر خارج را تبیین و حقیقت آن را روشن می کند. بدین ترتیب شکاف و تباینی را که بین ذهن و خارج تصور شده بود، برطرف نموده و حساب خود را از آرمان گرایان جدا کرده و تصویری واقعنمایانه از معرفت ارائه می دهد. توضیح اینکه بنا بر نظریهٔ تشکیک وجود، ماهیت دارای وجودات طولی است؛ زیرا هر وجودی که کامل تر از وجود خاص ماهیت است نیز حقیقتاً وجود ماهیت است، ولی وجود برتر آن؛ لذا هر ماهیتی که در عالم طبیعت وجود دارد، وجوداتی برتر در عالم مثال، عالم عقل و همچنین در عالم الوهی دارد به این نحو که هر ماهیتی از عالم طبیعت داری چهار نحو وجود است: وجود طبیعی که وجود خاص آن ماهیت است، وجود مجرد مثالی، وجود مجرد عقلی

و وجود الهي (صدرالدين شيرازي، ١٣٨٣: ٢٠٧/٣؛ عبوديت، ١٣٨٥: ١٤٥/١-١٤٤). لذا هر ماهيتي را هم می توان بر وجود خاص آن حمل کرد و هم بر وجود برتر آن؛ مثلاً ماهیت درخت را هم می توان بر فرد مادی آن در عالم طبیعت که وجود خاص آن است حمل کرد و هم بر وجود برتر مثالي آن در عالم مثال، و هم بر وجود برتر عقلي آن در عالم عقول، و هم بر وجود الهي آن در عالم الهي. ولي بايد به اين نكته توجه داشت كه حمل ماهيت بر وجود خاصش به حمل شایع و حمل آن بر وجود برتر ماهیت به حمل حقیقه و رقیقه است (صدرالدين شيرازي، ۱۹۸۱: ۱۹۸۸: تعليقهٔ علامه طباطبايي). بنابراين هر يک از عوالم وجود ابر عالم مادون خود انطباق دارد و این انطباق ناشی از این همانی عینی تشکیکی است که میان کامل و ناقص و به عبارت دیگر میان حقیقت و رقیقت برقرار است و این انطباق و اینهمانی عینی، در ذهن، خود را به صورت اشتراک و اینهمانی ماهوی بین موجود کامل و موجود ناقص نشان میدهد؛ به این معنا که ذهن یک مفهوم ماهوی واحد را هم بر موجود كامل حمل مي كند و هم بر موجود ناقص، اما در اولي به حمل حقیقه و رقیقه و در دومی به حمل شایع (عبودیت، ۱۳۸۵: ۱۷۷/۱-۱۷۸۸). حال با توجه به مطالب فوق، به بررسي مشكل شكاف بين ذهن و خارج مي پردازيم. اجمالاً اشكال عبارت بود از اینکه با توجه به اینکه بنا بر اصالت وجود آنچه در خارج است حقیقت وجود است و آنچه به ذهن مي آيد ماهيت است، چگونه مي توان ماهيت را حكايتي حقیقی از خارج دانست و به عبارت دیگر چگونه می توان ذهن را حکایتی حقیقی از خارج دانست؟ با توجه به آنچه گذشت، جواب اشكال اين است كه از ديدگاه صدرالمتألهين علم مطلقاً وجودي مجرد است؛ يعني تمام اقسام علم، اعم از علم

بنابراین علم انسان به یک معلوم خارجی به این معناست که نفس انسان با حقیقتی مجرد به نام علم متحد می شود که وجود برتر معلوم خارجی و مناط انکشاف معلوم خارجی برای نفس است و این انکشاف به واسطهٔ آن است که واقعیت علم، وجود برتر

حضوری و علم حصولی، و در علم حصولی نیز اعم از حسی، خیالی و عقلی، مجرد

هستند (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۲۹۴/۱؛ جوادی اَملی، ۱۳۷۵: ۴۵۸/۳).

١. عوالم وجود عبارتاند از: عالم الهي، عالم عقول، عالم مثال و عالم طبيعت.

 $\langle \Delta \rangle$ 

معلوم خارجی است و لذا تمام کمالاتی را که در معلوم هست، او به نحو اعلی و اشرف داراست و به تعبیر دیگر، همان وجود خارجی معلوم در وجود علم نیز هست، ولی با درجهای کامل تر، و این مستلزم اینهمانی و انطباق عینی بین واقعیت علم و معلوم خارجی است و این انطباق و وحدت عینی، در ذهن خود را به صورت وحدت و اینههمانی ماهوی نشان می دهد و به تعبیر دیگر، وجود ناقص (واقعیت معلوم) در وجود کامل و برتر، به صورت ماهیتی ذهنی درک می شود. خلاصهٔ جواب اینکه واقعیت علم که خود از سنخ حقیقت وجود است به نحو عینی منطبق با معلوم خارجی است که آن هم از سنخ حقیقت وجود است، لذا این انطباق، حقیقتاً و بالذات وصف وجود خارجی علم است که منطبق بر وجود خارجی معلوم می باشد، لکن این انطباق عینی تشکیکی بین این دو وجود متفاضل، در ذهن به صورت وحدت و انطباق ماهوی بین ذهن و عین متجلی می شود و لذا متحد شدن نفس عالم با وجود علم (که همان وجود برتر معلوم می مساوی با آشکار شدن ماهیت معلوم است برای عالم. بدین ترتیب، شکاف و باینی که بین ذهن و خارج تصور شده بود برطرف شده و مطابقت علم حصولی با معلوم خارجی تبیین می شود (برای نمونه رک: عبودیت، ۱۳۸۵: ۱۸۲/۱ ۱۸۲/۱ و ۵۵/۵۷۲؛ مطهری، ۱۳۷۸: ۱۳۷۸: ۱۳۷۴-۱۳۲۳).

## ۲. تحلیل وجودشناختی صدرالمتألهین از «کلّی»

برای درک بهتری از دیدگاه ملاصدرا در باب ادراک کلی ابتدا لازم است بحثی مختصر پیرامون انواع ادراک ارائه گردد و سپس به تفصیل به بحث حقیقت کلی پرداخته شود.

### ۲-۱. علم و اقسام آن در نظر ملاصدرا

به اعتقاد فلاسفهٔ پیش از صدرا، علم حصولی در انسان اعم از حسی، خیالی و عقلی، عَرَض است (بهمنیار، ۱۳۷۵: ۴۰۱)، ولی به اعتقاد صدرا، مطلق علم اعم از حضوری و حصولی، ماهیت نیست، بلکه علم، وجودی است مجرد که مناط انکشاف اشیاست و همچنین امری بدیهی و بی نیاز از تعریف است (صدرالدین شیرازی، المشاعر، ۱۳۶۳: ۲۶۱).

علم در ابتدا به حضوری و حصولی تقسیم می شود که علم حصولی در نظر صدرا به سه گانه های حسی، خیالی و عقلی تقسیم می شود. کا دراک حسی ادراکی است از اشیای مادی در همان هنگامی که در حوزهٔ حواس واقع اند. لذا ادراک حسی مشروط به حضور شیء مادی در حوزهٔ حواس است (برای نمونه ر.ک: ابن سینا، الشفاء (الطبیعیات)، به حضور شیء مادی در حوزهٔ حواس است از اینکه پس از پیدایش صورت حسی در حاسّه، صورت دیگری در قوهٔ «خیال» (حافظه) پیدا می شود که پس از آنکه صورت حسی محو شد آن صورت خیالی باقی می ماند و هر وقت که انسان بخواهد، آن صورت را احضار می نماید. بنابراین ادراک خیالی مشروط به حضور شیء مادی در حوزهٔ حواس نست (همان: ۵۰/۲)، مطهری، ۱۲۲/۶؛ ۱۱۲/۶).

اما ادراک عقلی عبارت است از ادراک ماهیت معلوم به نحو کلّی و بدون اینکه ادراک آن مشروط به حضور معلوم خارجی در حوزهٔ حواس باشد. توضیح اینکه ابتدا ادراک حسی ماهیت برای انسان حاصل می شود؛ مثلاً هنگامی که انسان در حال مشاهدهٔ حسی یک درخت خارجی است، نفس وی با وجود برتر مثالیِ حسیِ درخت متحد شده است و درخت خارجی را در ضمن این وجود مجرد مثالی حسی به صورت ماهیت درخت و به نحو جزئی ادراک می کند، به گونهای که این ادراک مشروط به حضور ماده است و پس از آن، نفس با حرکت اشتدادی جوهری ارتقا و تعالی یافته و با وجود خیالی ماهیت متحد می شود؛ یعنی درخت خارجی را در ضمن یک وجود برتر مثالی خیالی به صورت ماهیت درخت و باز هم به صورت جزئی ادراک می کند ولی این بار بدون اینکه مشروط به حضور ماده باشد؛ زیرا وجود مجرد خیالی از وجود مجرد حسی کامل تر است و پس از آن، نفس باز هم به واسطهٔ حرکت اشتدادی جوهری ارتقا



۱. علم حضوری عبارت است از علمی که عین واقعیت معلوم باشد و لذا معلوم بدون واسطهٔ صور ذهنی، مشهود و معلوم عالم واقع می شود (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۱۹۵/۶؛ ۲۳۱، تعلیقهٔ سبزواری) و علم حصولی عبارت است از علمی که وجودی مغایر معلوم خارجی دارد و در این صورت ضرورتاً علم، واقعیتی منطبق بر معلوم خارجی است لذا انطباق، مقوّم علم حصولی است (همان: ۳۰۵/۳؛ همو، المشاعر، ۱۳۶۳: ۷).

علم حصولی از دیدگاه اکثر فلاسفه به چهار قسم تقسیم می شود: حسی، خیالی، وهمی و عقلی (همو، ۱۹۸۱: ۳۶۰/۳) لیکن صدرا ادراک وهمی را قسم جداگانهای از ادراک ندانسته و آن را ادراک اضافی به عقل می داند.

یافته و با وجود عقلی ماهیت معلوم متحد می شود و در این هنگام معلوم خارجی را در ضمن یک وجود برتر عقلی به صورت یک ماهیت کلی ادراک می کند. در این سلوک که در قوس صعود واقع می شود و از مرتبهٔ ادراک حسی شروع شده و به مرتبهٔ ادراک عقلی می رسد، طی کردن درجات سافل، معدّ برای وصول به درجات عالی است (صدرالدین شیرازی، ۱۳۹۲: ۱۵۸؛ جوادی آملی، ۱۳۷۵: ۱۸۹۴\_۱۶۱). بنابراین سیر از ادراک حسى به ادراک خیالي و از ادراک خیالي به ادراک عقلي، یک سیر ارتقایي و به سمت تعالى است. مطابق تحليل فوق مي توان نتيجه گرفت كه از ديدگاه حكمت متعالیه، علم مقول به تشکیک و دارای مراتب است و علم به حضور عالم نمی رود، بلکه عالم است که باید به واسطهٔ حرکت جوهری نفس، به سمت علمْ حرکت و مسافرت کند. بدین ترتیب در سیر از ادراک حسی به ادراک خیالی و از ادراک خیالی به ادراک عقلی، سخن از تجرید و تقشیر نیست بلکه نفس انسان، متحرک بوده و به سوى علم مىرود و البته نفس كه متحرك و متعلم است، در اين حركت خود به سمت علم، دارای محرک و معلمی برتر از خود است که عبارت است از مبادی عالیهٔ هستی (صدرالدین شیرازی، ۱۳۹۲: ۱۳۹۲: ۱۵۸-۱۵۷؛ جوادی آملی، ۱۳۷۵: ۴۵۸/۳) و این خود یکی از نتایج اصالت وجود و اعتباریت ماهیت در بحث علم و ادراک است؛ چرا که طبق نظر حكماى پيش از صدرالمتألهين، معلوم بالذات در علم حصولي عبارت است از صورت ذهنی و یا ماهیت ذهنی معلوم، و لذا آنها ناگزیرند که سیر از ادراک حسی به سوی ادراك عقلي را با استفاده از نظريهٔ تقشير تبيين و توجيه كنند (ابن سينا، الشفاء (الالهيات)، ١٤٠٤: ١٤٠٣). ولى صدرالمتألهين بنا بر اصالت وجود معتقد است كه در علم حصولي، آنچه بی واسطه معلوم است، واقعیت علم است، و صورت و ماهیت ذهنی معلوم به واسطهٔ واقعیت علم، معلوم می شود. از این رو، واقعیت علم، معلوم بالذات است و ماهیت ذهني معلوم، معلوم بالعرض است همان گونه كه واقعيت خارجي معلوم، معلوم بالعرض است (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۳۲۴/۶). لذا سیر از ادراک حسی به ادراک خیالی و از ادراک خیالی به ادراک عقلی را به سیر تکاملی جوهر نفس باز می گرداند و به عبارت دیگر انحاء ادراک ماهیت ذهنی را که به صورت حسی، خیالی و عقلی است به انحاء واقعیت علم باز می گرداند (همان: ۳۶۶/۳). ولی از دیدگاه فلاسفهٔ پیشین، در تمام



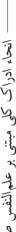
مراحل ادراک و سیر آن از ادراک حسی تا ادراک عقلی، جوهر نفس، فینفسه امری ثابت است و هیچ ارتقایی در جوهر نفس رخ نخواهد داد و تنها چیزی که باعث نیل به ادراک عقلی می شود، تجرید و تقشیر صور حسی و خیالی از عوارض و لواحق مادی است (همان: ۱۵۲/۶-۱۵۳).

اکنون این سؤال مطرح می شود که منشأ جزئیت در ادراک حسی و خیالی و کلیت در ادراک عقلی چیست؟ به عبارت دیگر چرا ادراک عقلی به صورت کلی و قابل صدق بر کثیرین است ولی ادراک حسی و خیالی چنین نیستند؟

### ۲-۲. ملاک جزئیت و کلیت ادراک در نگاه صدرالمتألهین

طبق نظر فلاسفهٔ پیشین، ملاک جزئیت و کلیت در ادراک، تجرید و عدم تجرید از عوارض و لواحق مادی است. از دیدگاه این فلاسفه، تنها ملاک جزئیت و کلیت یک صورت ادراکی این است که آن صورت ادراکی از عوارض تجرید شده باشد یا نه ۱ (عبودیت، ۱۳۸۵: ۲۸۹۲-۷۴)، ولی در تفکر صدرایی، این امر به گونهای دیگر تبیین می شود. از دیدگاه وی در هنگام احساس و تخیل، معلوم خارجی در ضمن وجود علم حسى و علم خيالي به صورت يک ماهيت جزئي ادراک مي شود و منشأ جزئي بودن ادراک نیز این است که در نظر او در ادراک حسی و ادراک خیالی، وجود علم دارای تجرد مثالی است و چون دارای تجرد مثالی است و تجرد عقلی ندارد، فقط بر همین معلوم خارجی خاص که در حال احساس یا تخیل آن است انطباق عینی دارد؛ یعنی بین واقعیت علم و واقعیت معلوم، انطباق عینی یک به یک و خاص برقرار است و این انطباق عینی خاص و یک به یک در ذهن به صورت ادراک جزئی ماهیت معلوم منعکس می شود. بنابراین جزئیت ماهیت معلوم در ذهن، ناشی از مجرد مثالی بودن

١. مثلاً هنگام ادراک حسى و خيالي شخصي مانند زيد از آنجا كه صورت حسى و خيالي اين شخص همراه با عوارض مادي او از قبيل رنگ و شكل و ساير عوارض وي ميباشد لذا اين صورت حسى فقط بر همین شخص صادق خواهد بود و به همین دلیل، صورت حسی و خیالی، جزئبی است. ولی مثلاً هنگام ادراک عقلی ماهیت انسان، به دلیل اینکه ماهیت انسان در این هنگام به صورت کامل از عوارض و لواحق مادي تجريد شده است لذا صورت ادراكي عقلي انسان، هم بر زيد و هم بر تمام همنوعان او صدق می کند و به همین دلیل ادراک عقلی، ادراکی کلی است.



واقعیت علم است (برای نمونه ر.ک: صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۲۹۱/۱).

صدرا کلیت ادراک عقلانی را با استفاده از نظریهٔ مثل افلاطونی تبیین می کند. مطابق تفسیری که وی از نظریهٔ مثل دارد، به ازای هر ماهیت نوعیهٔ جوهریهای که در عالم طبیعت موجود است و دارای افراد مادی کثیری در این عالم است، یک فرد مجرد تام عقلی نیز در عالم عقول موجود است که علت فاعلی و مدبر همهٔ افراد مادی آن ماهیت نوعیه است. به آن فرد مجرد عقلی، ربالنوع هم گفته می شود و از آن جهت که این ربالنوع متعلق به عالم عقل است و فاعل همهٔ این افراد مادی است، لذا تمام کمالات این افراد مادی را به نحو برتر و بسیط و جمعی داراست. به عبارت دیگر می توان گفت که ربالنوع، وجود عقلی و برتر و جمعی همهٔ افراد مادی آن نوع است (همان: ۳۰۷/۱). در دیدگاه صدرا، ادراک کلی عبارت است از مشاهده از دور مثل عقلی:

هذه المثل الإلهيّة ينال العقل حين إدراكه للكلّيّات كما مرّ في مبحث الوجود الذهنيّ أنّ إدراك الكلّيّات مشاهدة النفس المثل النوريّة ولكن عن بعيد (صدرالدين شيرازي، ١٩٨١ تعليقهُ سبزواري).

مقصود او از «مشاهده از دور» آن است که چون نفس ما نسبت به مثل، که مجرد تاماند، از وجودی ضعیف برخوردار است، درک حضوریِ ناقصی از آنها دارد. لذا از این شهود ناقص و ادراک حضوریِ ضعیف نفس از مثل، با اصطلاح «مشاهده از دور» یاد می کند. اکنون باید توضیح دهیم که چگونه مشاهده از دور مُثُل، خود را در ذهن به صورت ادراک ماهیت به نحو کلی نشان می دهد. توضیح اینکه کمالات وجود فروتر، به نحو اعلی و ابسط در وجود برتر مندمج است، ولی به جهت ضعفی که در برخی از نفوس هست، این نفوس نمی توانند هنگام مشاهده مثل، کمالات مثل را به نحو تام و همان گونه که هستند مشاهده کنند. لذا کمالات وجودی مثل را به نحوی تزلیافته و مطابق با همان میزانی که این کمالات وجود فروتر یافت می شود، مشاهده و ادراک می کنند. از این رو، کمالات وجود فروتر، در وجود برترِ عقلی، در فهن به صورت یک ماهیت کلی درک می شود. بنابراین ادراک کلی یعنی متحد شدن با کمالات رقیقه ای که در مثل مندمج است و از طرف دیگر در مشاهده از دور، ما با



خود حقیقتِ مثل مواجه نیستیم و خود حقیقت مثل مشهود ما نیست، البته نه به این معنا که هیچ مشاهده ای از مثل نداریم بلکه به این معنا که نسبت به مثل، مشاهدهٔ تام و از نزدیک نداریم و فقط با رقیقهٔ آن ـکه در آن مندمج است مواجه می شویم و رقیقهٔ آن را مشاهده می کنیم و به تعبیر دیگر، مثل را به نحو تنزلیافته و رقیق شده مشاهد می کنیم. لذا مشاهده از دور مثل مستلزم ادراک کلی است. این «مشاهده از دور» در آثار صدرالمتألهین دو گونه تفسیر می شود.

#### ۲-۲-۱. تفسیر اول صدرا از «مشاهده از دور»

بيان تفسير اول را با ذكر مثالي از خود صدرالمتألهين آغاز مي كنيم. اگر انسان زيد را از دور ببیند به طوری که ویژگیهای او قابل تشخیص نباشد، نمی تواند بگوید که او كيست؛ بلكه به نحو مردد مي گويد كه يا زيد است يا عمرو يا بكر و يا...؛ يعني يك انسانی است که از دور مشاهده می شود. در این صورت، آن شخص به صورت کلی درک می شود نه به صورت فردی مشخص، در حالی که در واقع آن شخص، کلی نیست بلکه یک فرد خاص و متشخص و معین است. ولی از آنجا که انسان، آن شخص معین را به صورت مبهم درک می کند و آن را مردد بین افراد کثیر می یابد با تعبیری كلى و قابل صدق بر كثيرين از آن حكايت مي كند و مي گويد كه يك انسان است. اگر از او بیرسیم آن شخصی که مشاهده می کند کیست؟ می گوید ممکن است زید باشد، ممكن است عمرو باشد، ممكن است بكر باشد و.... اين «ممكن است» يعني قابل صدق بر کثیرین است. ولی آن شخصی که از دور مشاهده می شود تنها نزد این انسان مشاهده کننده، کلی و قابل صدق بر کثیرین است. به تعبیر دیگر، دریافت این انسان از آن شخص، دریافتی کلی است وگرنه خود آن شخص، فیالواقع فردی عینی و متشخص است و کلی بودن و صدق بر کثیرین در مورد او معنا ندارد. حال به اعتقاد صدرا در مورد مشاهدهٔ مُثل نیز امر به همین منوال است. از آنجا که مشاهدهٔ نفوس انسانی نسبت به مُثل مشاهده از دور است، انسان نمي تواند مُثل را همان گونه كه هستند يعني به صورت معین مشاهده کند؛ بلکه مُثل را به نحو مبهم و مردد می یابد و این تردید و ابهام ـهمان گونه که در مثال بالا توضیح داده شد در ذهن به صورت یک مفهوم کلی



درک می شود یعنی به رغم اینکه این مثل مجرده، فی الواقع اموری عینی و متشخص و خارجی هستند، ولی چون به صورت مبهم و مردد مشاهده می شوند در ذهن به صورت مفهوم کلی و قابل صدق بر کثیرین ادراک می شوند و بنابراین دریافت انسان از مُثل، دریافتی کلی است. خلاصه اینکه طبق این تفسیر، مشاهده از دور باعث ابهام شده و این ابهام منجر به کلیت و صدق بر کثیرین می شود (همو، ۱۳۹۲: ۱۵۶-۱۵۷؛ ۱۳۸۲).

# 5

#### ۲-۲-۲. تفسیر دوم صدرا از «مشاهده از دور»

تفسیر دیگر اینکه چون مثل، وجود برتر جمعی اشیای مادون خود است و همهٔ کمالات آنها را به نحو بسیط داراست و احاطهٔ وجودی و قیومی نسبت به همهٔ اصنام تحت تدبیر خود دارد، لذا یک اینهمانی عینی و تشکیکی بین او و همهٔ اشیای مادونش هست که از آن با «کلیت سعی» یاد می شود و به خاطر همین اینهمانی عینی، مشاهده از دورِ این مثل در ذهن، خودش را به صورت یک کلی مفهومی و قابل صدق بر کثیرین نشان می دهد؛ یعنی این انطباق عینی تشکیکی که بین مثل و اشیای مادون آنها (اصنام) هست، هنگام مشاهده از دور در ذهن، خودش را به صورت یک اینهمانی و انطباق ذهنی بین مفهوم کلی و افرادش نشان می دهد و به تعبیر خلاصه تر، کلی مفهومی همان انعکاس کلی سعی است در ذهن هنگام مشاهده از دور آن کلی سعی هموری همان انعکاس کلی سعی است در ذهن هنگام مشاهده از دور آن کلی سعی (همو، ۱۹۸۸: ۳۶۵/۳، تعلیقهٔ سبزواری).

نکتهٔ شایان توجه این است که مطابق هر دو تفسیر بالا، در هنگام مشاهده از دورِ مثل، آنچه نصیب نفس انسان می شود علمی اجمالی با کشفی اجمالی است؛ چرا که هیچ گاه انسان نمی تواند با ادراک کلی یک ماهیت، افراد آن ماهیت را به صورت متمایز و مشخص درک کند؛ مثلاً با ادراک مفهوم کلی انسان نمی تواند به شخصِ زید و عمرو و بکر و ... به صورت مشخص علم پیدا کند. حال با توجه به این مطلب و اینکه علم حضوری به علت، مستلزم علم حضوری به معلول است (همان: ۳۹۰/۳، تعلیقهٔ علامه طباطبایی)، شاید بتوان نتیجه گرفت که اگر کسی به مرتبهای از تجرد برسد که بتواند ادراک حضوری و شهودی قوی و شدیدی نسبت به مثل پیدا کند و به تعبیر بتواند ادراک حضوری و مشاهده از نزدیک پیدا کند، علم اجمالی در عین کشف

ΔV

تفصیلی به دست می آورد؛ یعنی همان گونه که مثل با علم ذاتی ای که دارند اشیای مادون و تحت تدبیر خود را به تفصیل میابند او هم میتواند افراد مادی تحت تدبیر مثل را به تفصیل و مشخص و متمایز بیابد؛ مثلاً با مشاهده از نزدیک مثال درخت، همهٔ افراد مادی درخت را به تفصیل بیابد بر خلاف موقعی که مثال درخت را از دور مشاهده كند كه در اين صورت تنها علم اجمالي به همهٔ افراد درخت پيدا مي كند. یعنی تنها چیزی که برای او حاصل می شود مفهوم کلی درخت است که قابل صدق بر افراد مادی درخت است. خلاصه اینکه طبق هر دو تفسیر پیش گفته، مشاهده از دور، کشف اجمالی را به دنبال دارد در حالی که مشاهده از نزدیک مستلزم کشف تفصیلی است. نكتهٔ ديگر اينكه اگر علم حضوري انسان به واقعيت مجرد عقلي ضعيف باشد، یعنی مشاهده از دور باشد، انسان با چنین واقعیتی، ماهیت معلومی را که این واقعیت وجود برتر آن است به نحو کلی درک می کند اما به خود این واقعیت توجه پیدا نمي كند (همو، ١٣٨٢: ١٣٨١). ولي متقابلاً أكر به سبب شدت وجودي عالم و معلوم، علم حضوري قوى باشد، يعني مشاهده از نزديك باشد، هم به خود وجود عيني و متشخص این واقعیت توجه پیدا می کند و هم ماهیت کلی را درک می کند. پس مواجههٔ انسان با واقعیت مجرد عقلی، که وجود برتر ماهیتی است، در هر دو صورت، به معنای ظهور آن ماهیت برای انسان به نحو کلی مشترک بین افراد خود است و به تعبیر دیگر، مستلزم درک کلی ماهیت مذکور است. حال اگر دریافت حضوری ضعیف باشد، انسان چیزی بیش از ماهیت مذکور را درک نمی کند و اگر قوی باشد، علاوه بر آن، خود واقعیت عقلی را هم به صورت یک امر متشخص جزئی شهود می کند. خلاصه اینکه انسان در مشاهده از دور، فقط کلی مفهومی را درک می کند ولی در مشاهده از نزدیک علاوه بر کلی مفهومی، کلی سعی را نیز درک می کند (برای نمونه ر.ک: جوادی اَملی، ۱۳۷۵: ۱۰۶/۴-۱۰۷؛ عبودیت، ۱۳۸۵: ۸۲\_۸۱/۲).

حال با توجه به دیدگاه و تفسیر صدرا از ادراک «کلی»، طبیعتاً این سؤال به ذهن می آید که آیا ادراک کلی، نصیب هر انسانی می شود یا نه? و اگر چنین نیست که ادراک کلی برای هر انسانی حاصل شود، شرایط ادراک آن چیست؟ مسلّماً جواب این سؤال هر چه باشد دارای تبعات و لوازم معرفت شناختی مهمی خواهد بود.

### ۳. شرایط ادراک کلی از دیدگاه صدرالمتألهین

به اعتقاد فلاسفهٔ پیش از صدرا، جوهر نفس در انسان از همان ابتدا دارای تجرد عقلی است (ابن سینا، ۱۳۷۵: ۱۲۵؛ سهروردی، ۱۳۷۵: ۲۳۲/۲) و با توجه به اینکه آنها به تکامل جوهری نفس نیز قائل نبودهاند می توان گفت که مطابق اندیشهٔ این فلاسفه، تمام نفوس بشری قادر به ادراک کلی هستند؛ چرا که همهٔ این نفوس دارای تجرد عقلی هستند. ولی به اعتقاد صدرالمتألهین، نفوس اکثر انسانها دارای تجرد مثالی اند و فقط نوادری از انسانها هستند که نفسشان به درجهٔ تجرد عقلی می رسد (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱؛ وی مبتنی بر همین دیدگاه نفسشناسانه، همهٔ انسانها را از جهت توان و میزان بهرهای که از ادراک کلی دارند در یک حدّ مساوی قرار نمی دهد. بنابراین نفوس انسانی بسته به اینکه از چه درجهای از تجرد برخوردار باشند، توان آنها در ادراک کلی متفاوت خواهد بود. عبارات صدرا در این باره متفاوت است.

الف) در برخی از عبارات، ادراک کلی به معنای مشاهدهٔ کلی سعی معرفی شده است؛ یعنی همان مشاهده از نزدیکِ عقول مجرده و این نوع از ادراک مختص افرادی است که نفسشان به درجهٔ تجرد عقلی رسیده است:

... نفسٍ تَعَقَّلَ الصورَ العقليّة ويشاهدها من حيث عقليّتها ونحو وجودها العقليّ المشترك فيه بين الأعداد... أنّ ذلك في الحقيقة معنى إدراكه الكلّيّات وقلّ من الناس من أمكن له الإدراك على ذلك الوجه (همان).

در عبارت فوق، مقصود از «وجودها العقلی» عقول مجرده است و مقصود از «المشترك فیه بین الأعداد» همان اشتراک و انطباق سعی و احاطهٔ وجودی است که این وجود عقلی بر اشیای مادون خود دارد. بنابراین در عبارت فوق، ادراک کلی به معنای مشاهدهٔ کلی سعی آمده است و پس از آنکه این نوع از ادراک معرفی می شود، ادعا می شود که اکثر نفوس از این نوع ادراک محروم اند و لذا با توجه به اینکه این ادراک را مختص به قلیلی از نفوس می داند و با توجه به دیدگاهی که وی دربارهٔ نحوهٔ تجرد نفس دارد می توان صریحاً نتیجه گرفت که وی ادراک کلی سعی، یعنی مشاهده از نزدیک عقول را مختص نفوسی می داند که به درجهٔ تجرد عقلی نائل شده اند.



ب) در برخی دیگر از عبارات، ادراک کلی به معنای تعقل مفهومی و یا به عبارت دیگر به معنای ادراک کلیِ مفهومی آمده که عبارت است از مشاهده از دور عقول مجرده و این نوع از ادراک را هم مختص نفوسی میداند که به درجهٔ تجرد عقلی رسیدهاند. \

صدرا در عبارت مذکور، ادراک کلی را به معنای مشاهده از دورِ مثل مجرده می داند و با توجه به توضیحی که دربارهٔ «مشاهده از دور» دادیم در این نوع ادراک فقط ماهیت شیء به صورت یک مفهوم کلی ادراک می شود و کلی سعی در این نوع ادراک شهود نمی شود. حال پس از آن که ادراک کلی را به عنوان مشاهده از دور و به عنوان کلی مفهومی (و نه کلی سعی) معرفی کرد، در ادامهٔ عبارت، شرط ادراک را سیر از مرتبهٔ حس به مرتبهٔ خیال و از مرتبهٔ خیال به مرتبهٔ عقل می داند. بدین ترتیب می توان نتیجه گرفت که از دیدگاه او نه تنها ادراک کلی سعی، بلکه حتی ادراک کلی مفهومی نیز مشروط است به اینکه نفس به درجهٔ تجرد عقلی نائل شده باشد. آ

ج) برخی دیگر از عبارات صدرا این معنا را به ذهن متبادر می کند که گویا وی به نوعی دیگر از ادراک کلی قائل است که عبارت است از تعقل آمیخته به تخیل، و به عبارت بهتر تعقلی که به کمک قوهٔ خیال صورت می گیرد:

أمًا النفس الناطقة أعنى الجوهر العقليّ المدرك للعقليّات المحضة... وليست هي موجودة في أكثر الناس (همو، ١٩٨١؛ ٣٧١/٩).

صدرالمتألهین در عبارت فوق مدعی می شود نفس ناطقه ای که به درجهٔ تجرد عقلی



١. أمّا حالها بالقياس إلى الصور العقليّة للأنواع الجوهريّة المتأصّلة فهى بمجرد إضافة إشراقيّة يحصل لها إلى ذوات عقليّة ومثل مجرّدة نوريّة... وكيفيّة إدراك النفس إيّاها أنّ تلك الصور النقيّة لغاية شرفها وعلوّها... لم يتيسر للنفس أن يشاهدها مشاهدة ضعيفة، مثل من أبصر شخصًا عن بعد فيحتمل عنده أشياء كثيرة فكذلك يحتمل المثال النوريّ والصورة العقليّة القائمة بذاتها عند ملاحظة النفس إيّاها الإبهام والاشتراك بالنسبة إلى أشخاص هي معاليل لتلك الصورة العقليّة (همو، ١٣٩٢: ١٣٥٨).

٢. فالنفس عند إدراكها للمعقولات الكليّة تشاهد ذواتًا نوريّة مجرّدة لا بتجريد النفس إيّاها وانتزاع معقولها من محسوسها كما عليه جمهور الحكماء بل بانتقال ومسافرة يقع لها من المحسوس إلى المتخيّل ثمّ منه إلى المعقول وارتحال لها من الدنيا إلى الأخرى ثمّ إلى ما ورائهما أى الدنيا والآخرة (همان: ١٥٨١٥٧).

\$

رسیده است، قادر به ادراک معقولات محض و خالص است. لـذا اگر وی بـرای ایـن نفوس قائل به ادراک معقولات محض است، شاید بتوان نتیجه گرفت که وی برای نفوسی که دارای تجرد کمتری از نفوس مذکور هستند قائل به ادراک معقولات غیر محض و ناخالص است. به بیان دیگر با توجه به اینکه وی در عبارت فوق «معقول» را با قيد «خالص» آورده است، مقصودش اين بوده كه آن را از معقولات ناخالص جدا كند يعني معقول ناخالص نيز وجود دارد. بنابراين احتمالاً به ادراك معقول ناخالص نيز باور دارد. حال به اعتقاد نگارنده، مقصود از تعقل ناخالص، ادراک مفاهیم عقلی به كمك ادراك خيالي است؛ زيرا اكثر نفوسي كه قادر به ادراك احكام و مفاهيم عقلي هستند برای احضار این معانی و مفاهیم در ذهن و برای تصدیق به این احکام در ذهن ناگزیرند که از تخیل نیز کمک بگیرند؛ برای مثال، عموم انسانها نمی توانند مفاهیم را بدون تخیل الفاظی که بر آنها دلالت دارند، تصور کنند. بنابراین اگر در درون خود تأمل كنيم، مييابيم كه بدون تخيل الفاظ نمي توانيم فكر كنيم و لـذا در هنگام فكر كردن به جاى اينكه مفاهيم كلى را در قالب قضاياى عقلى، و آنها را در قالب قياسات عقلي مرتب كنيم، الفاظ دال بر آنها را مرتب مي كنيم به گونهاي كه تفكر، عبارت می شود از حدیث نفس و سخن گفتن با خود (عبودیت، ۱۳۸۵: ۱۲۵/۳). شایان ذکر است كه عبارتي از ابن سينا در منطق الشفاء كاملاً مؤيد اين مطلب است و بر اين مدعا تصریح دارد. وی معتقد است که در علم منطق که ابزار تفکر است باید فیصلی را به مبحث الفاظ اختصاص داد؛ چرا كه اذهان بشر قادر به اين نيست كه تفكر و تعقل منزه از تخيل الفاظ داشته باشد. ا

مثال دیگری که می توان برای تعقلِ به کمک تخیل ذکر کرد، ادراک احکام هندسی است. احکامی که در علم هندسه برای اشکال هندسی اثبات می شوند، احکامی کلی و عقلی هستند، ولی اکثر انسانها بدون ترسیم یا تخیل این اشکال

١. ... ومن المتعذّر على الرويّة أن ترتّب المعانى من غير أن تتخيّل معها ألفاظها، بل تكاد تكون الرويّة مناجاة من الإنسان ذهنه بألفاظ متخيّلة، لزم أن تكون للألفاظ أحوال مختلفة تختلف لأجلها أحوال ما يطابقها فى النفس من المعانى حتّى يصير لها أحكام لو لا الألفاظ لم تكن، فاضطرّت صناعة المنطق إلى أن يصير بعض أجزائها نظرًا فى أحوال الألفاظ (ابن سينا، ١٤٠٥: ٢٢/١).

هندسی، نمی توانند احکام این اشکال را اثبات کنند. '

شاید بتوان نتیجه گرفت نفوسی که قادر به این نوع از تعقل هستند از آن جهـت کـه مُدرك مفاهيم عقلي هستند بايد به درجهٔ تجرد عقلي رسيده باشند، و از آن جهت كه بدون كمك قوهٔ خيال ناتوان از تعقل هستند، به پايين ترين درجه از درجات تجرد عقلي نائل شدهاند.

د) در برخی از عبارات هم ادراک کلی را به معنای ادراک صورتی خیالی معرفی کرده که به واسطهٔ اعتبار خاصی قابل صدق بر کثیرین شده است و این نوع از ادراک کلی به اعتقاد وی، برای نفوسی است که فقط تجرد مثالی دارند و هیچ بهرهای از تجرد عقلی ندارند.۲

این عبارت صدرا در حقیقت جواب به اشکالی مقدر است. توضیح اینکه طبق مدعای او، ادراک کلی مخصوص افرادی است که نفسشان به درجهٔ تجرد عقلانی رسیده است در حالی که می دانیم اکثر انسانها در حد تجرد مثالی باقی می مانند و فقط تعداد كمي از انسانها قادر به ادراك كلي مي شوند. حال اين اشكال مطرح میشود که هر انسانی وجداناً در درون خود می یابد که درکی از مفاهیم کلی دارد؛ مثلاً مفهوم کلی درخت را بدون اشاره به درخت خاصی درک می کند، پس چگونه صدرا مدعى مى شود كه ادراك كلى مختص تعداد كمى از انسان هاست؟!

جواب صدرالمتألهين به ابن اشكال مقدر آن است كه اكثر انسانها قادر به درك صورت عقلی هیچ ماهیتی نیستند، بلکه آنچه ادراکش برای اکثر انسانها میسر است صرفاً صورتي خيالي از يك ماهيت است كه با اعتبار و ملاحظهٔ خاصي، قابليت تطبيق

٢. ... لأنّ ذلك في الحقيقة معنى إدراكه الكلّيّات وقلّ من الناس من أمكن له الإدراك على ذلك الوجه والذي يتيسر لأكثر الناس أن يرتسم في خياله صورة إنسان مثلاً فإذا أحسّ بفرد آخر منه يتنبّه بأنّ هذا مثل ذاك ويدرك جهة الاتّحاد بينهما وأنّها غير جهة الاختلاف إدراكًا خياليًّا (صدرالدين شيرازي، ١٩٨١: .(714/1



١. مثلاً براى اينكه درك درستي از احكام ثابت براي شكل مثلث داشته باشند، ابتدا بايد تصوير مثلث را يا روی کاغذ ترسیم و یا در ذهن تخیل کنند و بعد احکام کلی آن را تعقل نمایند؛ به عبارت دیگر احکام كلي و عقلي علم هندسه را به كمك تخيل اشكال هندسي تعقل ميكنند. ولي شخصي كه ذهني بسيار ورزیده در عُلم هندسه دارد صرفاً با استفاده از تصور تعریف کلی و عقلی مفاهیم هندسی می توانید به احکام آنھا ہے ببرد.

\$T

بر کثیرین را پیدا کرده است؛ به این نحو که انسان در ذهن خود، صورتی خیالی از یکی از افراد ماهیتی (مثلاً ماهیت انسان) را تصویر می کند و هنگامی که با فرد دیگری روبهرو می شود، مشترکات این دو فرد را از تفاوتهای آن دو جدا، و حیثیت اشتراک و اتحاد آن دو را به نحو ادراک خیالی درک می کند. پس نهایتاً آنچه در این میان به دست می آید، صورتی خیالی است که بین چند فرد از افراد نوع واحدی مشترک است، بی آنکه از تمام مشخصات و زواید مادی تجرید شده باشد (مصباح یزدی، ۱۳۸۰: ۸/جزء دوم/۹۷). بدین ترتیب ادراک کلی در اکثر انسانها به دلیل اینکه نفسشان در حد تجرد مثالی باقی مانده است عبارت است از ادراک صورتی خیالی که قابل صدق بر کثیرین مثالی باقی مانده است عبارت است از ادراک صورتی خیالی که قابل صدق بر کثیرین

### ۴. جمع بندى عبارات مختلف ملاصدرا

نگارنده از تأمل و تحلیل عبارات صدرالمتألهین به این نظر می رسد که ادراک «کلی در آثار صدرا، شامل چهار مرتبه است که به ترتیب اشرفیت عبارت اند از: ادراک کلی سعی، ادراک کلی مفهومی منزه از تخیل، ادراک کلی مفهومی به کمک تخیل و ادراک صورت خیالی قابل صدق بر کثیرین. ادراک سه قسم اول از دیدگاه صدرا مختص افرادی است که به درجهٔ تجرد عقلی رسیده باشند و البته تجرد عقلی نیز خود دارای مراتبی است که هر چه تجرد عقلی مُدرک بالاتر باشد ادراک بالاتری نیز از کلی عاید او می شود و طبیعی است که ادراک کلی مرتبهٔ چهارم که به هیچ وجه بهرهای از تعقل در آن نیست و تخیل محض است با لحاظ خاصی که قابلیت صدق بر کثیرین ییدا کرده است، ویژهٔ افرادی است که نفس آنها در تجرد مثالی باقی مانده است.

#### كتابشناسي

- 1. ابن سينا، حسين بن عبدالله، الاشارات والتنبيهات، قم، نشر البلاغه، ١٣٧٥ ش.
  - ٢. همو، الشفاء (الالهيات)، قم، كتابخانة آيةالله مرعشي نجفي، ١٤٠٢ ق.
  - ٣. همو، الشفاء (الطبيعيات)، قم، كتابخانه آيةالله مرعشي نجفي، ١٤٠٢ ق.
    - ۴. همو، الشفاء (المنطق)، قم، كتابخانة آيةالله مرعشى نجفى، ١٤٠٥ ق.
- ه. بهمنیار بن مرزبان، ابوالحسن، التحصیل، تصحیح و تعلیق مرتضی مطهری، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۷۵ش.
- جوادی آملی، عبدالله، رحیق مختوم: شرح حکمت متعالیه، تدوین و تنظیم حمید پارسانیا، قم، اسراء، ۱۳۷۵ ش.
- ۷. سهروردی، شهابالدین یحیی، مجموعه مصنفات شیخ اشراق، تهران، موسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ۱۳۷۵ ش.
- ٨. صدرالدين شيرازى، محمد بن ابراهيم، الحكمة المتعالية في الاستفار العقلية الاربعه، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٩٨١ م.
- ٩. همو، الشواهد الربوبية في المناهج السلوكيه، مقدمه و تصحيح و تعليق سيدجلال الدين آشتياني، قم، بوستان كتاب، ١٣٩٢ ش.
  - 10. همو، المشاعر، تهران، كتابخانهٔ طهوري، ١٣٤٣ ش.
  - 11. همو، ايقاظ النائمين، تهران، انجمن اسلامي حكمت و فلسفهٔ ايران، بي تا.
- 11. همو، رسائل فلسفى، مقدمه و تصحيح و تعليق سيدجلال الدين آشتيانى، قم، دفتر تبليغات اسلامى، ١٣٨٧ ش.
- ۱۳. همو، شرح اصول الكافى، تصحيح و تعليق محمد خواجوى، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و تحقيقات فرهنگى، ۱۳۸۳ ش.
- ۱۴. همو، شرح و تعليقهٔ صدرالمتألهين بر الهيات شفا، مقدمه و تصحيح و تحقيق نجفقلي حبيبي، تهران، بنياد حكمت اسلامي صدرا، ۱۳۸۲ ش.
- ۱۵. همو، مفاتیح الغیب، تهران، وزارت فرهنگ و آموزش عالی، انجمن اسلامی حکمت و فلسفهٔ ایران، موسسهٔ مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ۱۳۶۳ ش.
- 16. عبودیت، عبدالرسول، در *آمدی به نظام حکمت صدرایی*، قم، مؤسسهٔ آموزشی و پژوهشی امام خمینی، تهران، سمت، ۱۳۸۵ ش.
- ۱۷. مصباح یزدی، محمدتقی، شرح اسفار، تحقیق و نگارش محمد سعیدی مهر، قم، مؤسسهٔ آموزشی و یژوهشی امام خمینی، ۱۳۸۰ ش.
  - ۱۸. مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، تهران، صدرا، ۱۳۷۸ ش.

