# خلافت الهي، انسان جهاني، ولايت تكويني

(با تكيه بر ديدگاه ملاصدرا)\*

🗆 فاطمه سليماني درهباغي

#### چکیده

انسان با پیمودن راه کمال می تواند مظهر اسمای الهی گردد و در نتیجه جانشین خداوند در زمین شود. قرآن کریم در آیات ۳۰ تا ۳۳ سورهٔ بقره، ظرفیت وجودی انسان را برای کسب مقام خلیفهٔ الهی بیان می کند. در این آیات، خداوند خطاب به فرشتگان اعلام می کند که با آفرینش انسان خلیفهای برای خود بر روی زمین تعیین کرده است و در ادامه به منظور تبیین مقام خلیفهٔ الهی می فرماید، جانشین خدا در روی زمین کسی خواهد بود که علم به اسماء داشته باشد. بنابراین رابطهای محکم بین علم انسان به اسماء و مقام خلیفهٔ الهی در روی زمین وجود دارد. در بیان معنای اسماء و چگونگی علم به آن، مفسران اقوال متعددی ارائه دادهاند. ملاصدرا در تفسیر این آیه معنای تعلیم اسماء به آدم این را مظهریت انسان برای اسماء و صفات الهی و جامع حقایق عالم بودن انسان می داند و نشان مى دهد كه چگونه جهان شمول بودن انسان مى تواند او را لايق جانشينى خداوند





<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۳/۹/۱۰ \_ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۴/۱۰/۱۷

۱. دانشیار دانشگاه امام صادق علی این (fateme\_soleimani@yahoo.com).

در زمین و رسیدن به مقام ولایت تکوینی کند. واژگان کلیدی: خلیفهٔ الهی، اسمای الهی، انسان جهانی، ولایت تکوینی، سیاست، ملاصدرا.



#### مقدمه

قصهٔ آفرینش حضرت آدم المالا در قرآن کریم به عنوان اولین انسان و خلیفهٔ خداوند بر روی زمین، ظرفیت وجودی انسان را برای مظهریت همهٔ اسماء و صفات الهی نشان می دهد (ر.ک: بقره/ ۳۰–۳۳) و خلافت حضرت آدم المالا به عنوان نمونهٔ اتم خلافت انسان از خداوند معرفی می شود (ر.ک: بقره/ ۳۰). منظور از خلافت حضرت آدم، خلافت خداوند است؛ زیرا خداوند فرمود: «من جانشینی در زمین قرار می دهم». نکتهٔ شایان توجه این است که جانشینی خداوند یک جانشینی اعتباری نیست، بلکه جانشینی تکوینی و حقیقی است. خلافت تکوینی آن است که فرد، مظهر یک یا همهٔ اسمای الهی شود و صفات خداوند از طریق او به مرحلهٔ ظهور برسد. بر خلاف خلافت تشریعی که به معنای عهده دار شدن هدایت مردم و قضاوت بین آنان است. همچنین از دستور خداوند به ملائکه برای سجده بر آدم نیز روشن می شود که این خلافت، خلافت، خلافت تکوینی یا تصرف در حقایق عینی است. هر مرتبه از خلافت، خلیفه را در حد ظرفیت تکوینی یا تصرف در حقایق عینی است. هر مرتبه از خلافت، خلیفه را در حد ظرفیت تکوینی یا تصرف در حقایق عینی است. هر مرتبه از خلافت، خلیفه را در حد ظرفیت تکوینی یا تصرف در حقایق عینی است. هر مرتبه از خلافت، خلیفه را در حد ظرفیت تکوینی یا تصرف در حقایق عینی است. هر مرتبه از خلافت، خلیفه را در حد ظرفیت تکوینی داشته باشد.

از نظر قرآن، انسان به این علت به مقام جانشینی خدا بر روی زمین رسیده که خداوند اسماء را به او آموخته است. در اینکه مقصود از اسماء چیست؟ و خداوند چگونه آنها را به آدم آموخت؟ و چرا فرشتگان از آنها بی خبر بودند؟، بحثهای فراوانی صورت گرفته است. در آیات شریف قرآن، صریحاً بیان نشده که مقصود از این اسماء چیست؟ در روایات نیز با دو دسته روایت مواجهایم که یک دسته، نام موجودات و دستهٔ دیگر، نامهای چهارده معصوم ایسی را مطرح کردهاند (ر.ک: مجلسی، ۱۳۶۳:

قطعاً مقصود از اسماء، اسم به مفهوم قراردادی و اعتباری آن که از مصنوعات بشر است، نیست؛ چنان که تعلیم آن نیز به معنای انباشته شدن ذهن از این الفاظ و کلمات نیست؛ زیرا داشتن این نامها به طریق یادشده، به هیچ وجه نمی تواند ملاک شایستگی

خلافت از خداوند باشد و در خلافت تكويني نقش داشته باشد؛ بلكه منظور، يي بردن به حقایق اشیا و معرفت حضوری به آنها و به اسمای خداوند است که با قدرت بر تصرف تکوینی و برتری وجود آدم التالی همراه است.

این پژوهش در صدد آن است که نشان دهد خلافت الهی چگونه جایگاهی است؟ و چه رابطهای بین مقام خلیفهٔ الهی و علم به اسماء وجود دارد؟ و به ویژه ملاصدرا با توجه به تفسیری که از علم به اسماء در این آیه دارد، چگونه بین جهانی بـودن انـسان و مقام خلافت الهي و ولايت تكويني او ييوند برقرار ميسازد؟

### خليفة الهي و علم به اسماى الهي

بر اساس بیان قرآن، خداوند انسان را برای مقام خلافت الهی خلق کرده است. این جایگاه، انسان را لایق سجدهٔ فرشتگان و تعظیم در مقابل او مینماید. هرچند درک این جایگاه برای ملائکه در وهلهٔ اول سخت و سنگین مینماید:

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمُلاَئِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَامَنُ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ لْسَجِّ بِحَمُدكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَالَا تَعْلَمُونَ ﴾ (بقره/ ٣٠).

در این آیه، فرشتگان بر خلقت انسان اعتراض کرده و بر فساد و خونریزی او انگشت مینهند و بر تقدیس و تسبیح خود تأکید مینمایند. گویی فرشتگان با توجه به تکوین انسان که مرکب از قوای غضب و شهوت است و با در نظر گرفتن ویژگی عالم ماده که عالم تزاحم و محدودیت است، انسان را برهمزنندهٔ صلح در روی زمین میدانند.

ملاصدرا سرّ نهفته در ﴿إِنِّي أَعُلَمُ مَالَا تَعَلَمُونَ ﴾ را استعداد نهفته در وجود آدم مي دانـ د که از دید فرشتگان پوشیده ماند؛ زیرا آنان علوم محدودی دارند و هریک در مرتبهای از وجود قرار دارند که بالاتر از آن نمي توانند بروند، پس به دليل مرتبهٔ وجودي شان، اگرچه شاهد بر ملکوتاند، خداوند پنهان و غایب از آنهاست و چون فرشتگان به تكتك قواي شهو يه و غضبيه و عقليهٔ انسان نگاه كردند و از فضيلت اين قوا هنگامي که تحت تصرف و کنترل عقل باشند، غفلت کردند، در صدد کسب خبر برآمدند که حكمت خداوند در انتخاب چنين خليفهاي چيست؟ غافل از اينكه منشأ خلافت آدم به خاطر قرب و شرف اوست؛ زیرا هر چه موجود در نظام هستی نزدیکتر به حق تعالی



مقامی میدانستند:

باشد از كمالات بيشتري برخوردار است (صدرالدين شيرازي، ١٣۶۴: ١٦٥/٢-٣١٧).

خداوند کریم در این آیه شریفه این تهمت را از انسان دفع می کند و می فرماید: 
(من چیزی می دانم که شما نمی دانید)، منظور آن است که امکانات و توانمندی هایی در انسان وجود دارد که می تواند بر بسیاری از مشکلات از جمله مشکلات برخاسته از هوی و هوس خود پیروز آید و به موجودی تبدیل گردد که نه تنها منشأ شرّ و فساد نیست، بلکه برپاکنندهٔ صلح و عدل بر روی زمین است. ولی از آنجا که اکثریت انسانها غرق در جهل و خرافه اند و از ادیان و آیینهای باطل پیروی می کنند، بیش از آنکه خیر و سعادت داشته باشند، با شر و شقاوت همراه اند، در حالی که نظام عالم با توجه به علم و حکمت و قدرت الهی، باید یا خیر محض باشد و یا دست کم خیر آنها از شرّشان بیشتر باشد (ابن سینا، ۱۴۱۳: ۱۲۹۹۳). بنابراین اگر شرایطی فراهم آید که انسانها از آیین و شریعتی منطبق با نظام تکوین پیروی کنند تا با اختیار خویش به کاروان موجودات هستی که به سوی حق روان هستند پیوسته و قانون الهی را مختارانه گردن نهند و آزادی و عدالت را تحقق بخشیده و صلح و سعادت را در جهان حاکم گردانند، قطعاً چنین حرکتی نیازمند به رهبر و هدایتگری عالم و عادل خواهد بود تا گرداند، قطعاً چنین حرکتی نیازمند به رهبر و هدایتگری عالم و عادل خواهد بود تا مردم را در راستای چنین هدفی رهبری و سیاست نماید.

از مضمون این آیه به دست می آید که خدا موجوداتی به نام فرشته آفریده بود که به عبادت او مشغول بودند. سپس موجود دیگری به نام انسان آفرید تا او را جانشین خود در زمین گرداند یعنی انسانهای شایسته، نماینده و جلوه و حجت خدا در زمین هستند (طباطبایی، ۱۳۷۰: ۱۴۹/۱؛ مکارم شیرازی، ۱۳۷۳: ۱۷۲/۱). شاید منظور از جانشینی انسان برای خداوند آن باشد که انسان تنها موجودی است که مانند خداوند قدرت خلاقیت و خلق دارد؛ آن هم خلق صفات و کمالات در خود، و اگر خداوند حجتهایی را در روی زمین به عنوان نمایندهٔ خود فرستاده، به هدف راهنمایی انسانها برای این مسئولیت خطیر است. فرشتگان می دانستند که انسان در زمین مادی به خاطر محدودیتی که دارد، دچار فساد و خونریزی می شود و این ویژگی با مقام خلیفهٔ الهی سازگار نیست. به همین

جهت، فرشتگان برای خود سه ویژگی برمی شمردند که به سبب آن خود را لایق چنین



الف) اهل تسبیح هستند یعنی خدا را از هر گونه نقص منزه می شمارند. ب) اهل حمد و ستایش خدا هستند.

ج) اهل تقدیس هستند یعنی خدا را پاک و مقدس می شمارند یا اینکه خود و جامعه و زمین را از فساد و فسادگران پاک می سازند. (واژهٔ «لك» در ﴿نُقَدِّسُ لَكَ﴾ تفسیر دوم را تأیید می کند.)

خداوند در پاسخ، نه فساد و خونریزی را از نوع انسان نفی کرد و نه تسبیح و تقدیس را از فرشتگان. در واقع با سکوت خود در این قسمت، سخن ملائکه را تصدیق کرده است. تنها چیزی که در اینجا بیان فرموده، این است که این خلیفهٔ زمینی قدرتِ تحمل اسرار و حقایقی را دارد که از توانایی فرشتگان خارج است؛ او یک نوع حکایت و جلوهای از وجود خداوند دارد که آنها ندارند (طباطبایی، ۱۳۷۰: ۱۴۹/۱).

بدین ترتیب خداوند دو پاسخ اجمالی و تفصیلی به فرشتگان می دهد. پاسخ تفصیلی در آیهٔ بعد می آید، ولی پاسخ اجمالی آن است که «خداوند چیزی می داند که شما نمی دانید». آنچه خداوند می دانست و ملائکه نمی دانستند آن بود که انسانی که دارای مقام خلافت الهی است، پیام آور، حافظ و اقامه کنندهٔ صلح خواهد بود، نه ایجاد کنندهٔ فساد و خونریزی در زمین.

خداوند در پاسخ تفصیلی، به این نکتهٔ مهم اشاره دارد که جانشینی الهی در روی زمین از آن کسی خواهد بود که علم به تمام اسمای الهی داشته باشد:

﴿وَعَلَمَ آدَمَ الأَنْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمُلائِكَةِ فَقَالَ أَلْبِنُونِي بِأَسْمَاءِ هَوُلاءِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (بقره/ ٣١)؛ و [خداوند] همهٔ نامها را به آدم آموخت. سپس آنها را بـر فرشتگان عرضه نمـود و گفت: اگر راست می گویید، نامهای ایشان را به من خبر دهید.

از مضمون آیه استفاده می شود که همهٔ این اسماء، موجوداتی زنده و باشعور و عالم هستند و از آنجا که اسمْ عین مسمّی است، مراد از اسماء، ذوات از حیث اتصاف به کمالات هستند؛ کمالاتی که در واقع ظهورات این حقایقاند. با این بیان، مفاد این آیه منطبق با آیهٔ دیگری می گردد که می فرماید: ﴿وَإِنْ مِنْ شَیْءٍ إِلَّا عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ وَمَانَنزِّلُهُ إِلَّا بِقَدَرٍ مَعْلُومٍ ﴾ (حجر/ ۲۱). پس این اسماء در واقع خزائن غیباند که همهٔ اشیا در آن موجود و به هیچ حدی محدود نیستند. همچنین در آیهٔ دیگر می فرماید: ﴿وَعِنْكُ مَفَاتِحُ الْغَیْبِ لَا یَعْلَمُهَا



إِلَّا هُوَ (انعام / ۵۹). مراد از مفاتح یا خود خزائن است یا کلید آنها. بنابراین علم آدم همان علم خداوند است که از ملائکه محجوب مانده است و همان طور که در محل خود به اثبات رسیده، این علم تنها به ولایت متحقق می گردد. پس فعل خدا در این مقام آن است که ولایت و تخلق به جمیع اسماء و صفات را در ذات آدم و سرشت وی به ودیعت نهاد، در حالی که ملائکه از آن محجوب بودند و حتی بعد از آنکه آدم خبر از اسماء به ایشان داد، همچون خود آدم ایش احاطه به اسماء نیافتند (همو، ۱۳۶۹: ۲۹-۳۰).

بنابراین آزمایش فرشتگان و آدم، یک ارزیابی علمی بود یعنی آنان را در برابر نامها (و حقایق و اسرار هستی) قرار داد و ملائکه به خاطر مرتبهٔ وجودی خاص و مشخص خود نتوانستند پاسخ پرسشهای الهی را بدهند و اعلام کردند که «ما هیچ دانشی جز آنچه به ما آموختهای نداریم».

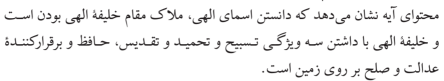
ممکن است این پرسش مطرح گردد که اگر مرتبه و شأن ملائکه، علم به معنای اسماء را اقتضا نمی کند پس آنها از کجا علم پیدا کردند به صحت آنچه آدم از آن خبر داد، به طوری که به فضیلت آدم بر خودشان اعتراف نمودند و به قصور و ضعف خود یی بردند؟

صدرا در پاسخ به این پرسش می گوید: علم به شیء دو گونه است: ۱. علمی که عین وجود خارجی شیء است و شامل علم عالم به ذات خود و قوا و افعالش می شود. حقیقت این علم عبارت است از وجود معلوم در نزد عالم. ۲. علمی که صورت ذهنی مطابق با شیء است و حقیقت این علم عبارت است از حصول اشباح و صور اشیا در نزد عالم.

ملائکه به اسمایی که اقتضای نشئهٔ وجودی آنهاست علم شهودی دارند، ولی علم آنها به معانی و اسمایی که اقتضای نشئهٔ وجودی آنها نیست، از طریق غیر خودشان و به روش تمثیل صورت می گیرد. به همین جهت، ملائکه برای علم به «همهٔ اسمای الهی» از نشئهٔ آدم المالی استفاده کردند؛ چون نشئهٔ آدم المالی جمیع حقایق موجودات است و فضیلت آدم المیلی بر ملائکه آن است که در او علم به «همهٔ اسمای الهی» حضوری و وجودی است ولی برای ملائکه، حصولی و اِنبایی است (صدرالدین شیرازی، ۱۳۸۹: ۱۳۸۹–۸۲۰). در واقع، ملائکه بر اسمایی که خارج از نشئهٔ وجودی شان است علم حضوری ندارند.



### علم به اسمای الهی و جهانی شدن انسان



سؤالی که در اینجا مطرح می شود این است که منظور از اسمای الهی چیست؟ و علم به این اسماء چه ویژگیای در انسان ایجاد می کند که او را لایق جانشینی خداوند در زمین و دارای ولایت تکوینی می سازد؟ آنچه مسلم است آنکه اطلاع آدم الیالا بر اسماء مانند اطلاع ما از نامهای اشیای مختلف نیست؛ چون در این صورت فرشتگان هم پس از آنکه آدم الیالا اسماء را شرح داد، مثل او می شدند و تفاوتی میان آنها باقی نمی ماند. افزون بر اینکه آموزش یک سری الفاظ به آدم الیالا برای او فضیلت و احترامی محسوب نمی شود (طباطبایی، ۱۳۷۰: ۱۵۰/۱).

نکتهٔ شایان توجه آنکه علمی را که فرشتگان پس از خبر دادن آدم این از اسماء پیدا کردند با آن علمی که خدا به آدم آموخته بود، تفاوت داشت؛ زیرا علم اول برای آنها قابل درک بود ولی قدرت فراگیری علم دوم (یعنی علمی که خداوند به آدم این آموخت) را نداشتند و شایستگی آدم این برای مقام خلافت به لحاظ همان حقیقت علم به اسماء بود نه خبر دادن از آن.

علم به اسماء علمی است که توام با کشف حقیقت و وجود آن اسماء بوده؛ یعنی مسمای آن اسمها، حقایق خارجی و موجودات مخصوصی بودهاند که در پشت پردهٔ غیب آسمان و زمین مخفی بوده و علم به آنها برای موجود زمینی مانند آدم، امکان داشته است، در حالی که برای ملائکه امکان نداشته و از این گذشته این علم در احراز مقام خلافت الهی نیز دخالت داشته است (همان).

بنابراین خداوند دلیل فضیلت انسان بر ملائکه را معرفت اسماء بیان می کند. این معرفت یا به صورت خلق علم ضروری یا القا در نفس او، بدون نیاز به سابقهٔ اصطلاح صورت می گیرد. البته این هنگامی است که مراد از اسم، مطابق نظر عرف عام، وضع یک لفظ برای معنایی باشد. اما زمانی که مراد از «اسم» به اعتبار اشتقاقش از «سمه»



آن چیزی باشد که علامت برای شیء و دلیل و راهنما برای به ذهن سپردن آن شیء است، در این صورت مطابق نظر عرفا فرق نمی کند که این اسم لفظ باشد یا صفت و یا فعل. پس در این معنا، اسم منحصر در «ما وضع له» نیست بلکه غیر آن را نیز شامل می شود (صدرالدین شیرازی، ۱۳۸۹: ۷۵۴/۳).

البته به جهت ضمیر «هم» در آیه که معمولاً به جمع عاقل برمی گردد، آیه مشعر به این است که اسماء یا مسمّای آنها یک سلسله موجودات زنده و صاحب شعور هستند که در پس پردهٔ غیب از نظرها مستورند (طباطبایی، ۱۳۷۰: ۱۴۹/۱).

در مورد مقصود از «اسماء» در این آیه احتمالات مختلفی داده شده است.

الف) در احادیثی آمده است که مقصود از اسماء نامهای رهبران الهی و حجتهای اوست (همان).

ب) در احادیث دیگر آمده که مقصود، زمین، کوه، درهها و همهٔ موجودات است. ج) منظور از این اسماء همان استعداد نام گذاری چیزهاست که خداوند به انسان عطا فرموده است و بر اساس همین نام گذاری است که علوم بشر شکل می گیرد و نسل به نسل منتقل می شود (مکارم شیرازی، ۱۳۷۳: ۱۷۶/۱).

و) منظور مسمّای این اسم هاست. آن ها موجودات زنده و عاقلی هستند که در پشت حجاب غیب آسمان و زمین پنهاناند؛ یعنی از تمام آسمان ها و زمین پنهان هستند و طبق آیهٔ ۲۱ سورهٔ حجر، منابع و خزائن نامحدودی هستند که نزد خداوند محفوظاند (طباطبایی، ۱۳۷۰: ۱۵۱/۱؛ جوادی آملی، ۱۳۸۰: ۱۶۹۸)؛ چرا که از آیهٔ ﴿وَإِنْ مِنْ شَیْءٍ إِلَّاعِنْدُنَا خَزَائِنُهُ... برمی آید که هر چیزی وجودی در خزائن غیب دارد و موجوداتی که ما با آن ها سروکار داریم از آنها نازل شدهاند و هر اسمی که برای یکی از این موجودات گذاشته می شود در حقیقت نام چیزی است که در آن خزائن وجود دارد. بنابراین چه بگوییم «خداوند آنچه را که در خزائن غیبش وجود دارد به آدم تعلیم کرد» یا بگوییم «خداوند اسمای همهٔ اشیا را (که غیب آسمانها و زمین بودند) به آدم تعلیم نمود»، هر دو یک معنا دارد (طباطبایی، ۱۳۷۰: ۱۵۵/۱ ۱۵۶۰).

ه) آموزش اسماء، کنایه از قدرت شناخت حقایق و آثار چیزهاست که خداوند در نهاد انسان قرار داده و تنها انسان چنین توان و استعدادی را دارد و با استفاده از این



توانایی، در اسرار جهان می اندیشد و تمام اکتشافات و اختراعات علمی بشر نیز نتیجهٔ همین مطلب است. خداوند استعداد این علوم را به صورت تکوینی در نهاد انسان قرار داده است، همان طور که توان تعلیم «بیان» را تکویناً در سرشت او نهاده است: ﴿عَلَّمَهُ الْبَیّانَ﴾ (رحمن / ۴).

مطابق این نظر، فرشتگان چون برای اهداف خاصی خلق شده اند، ظرفیت و آمادگی پذیرش این علوم و اسرار را ندارند. به عبارت دیگر، علم ملائکه حضوری و وجودی است در حالی که انسان دارای علم حصولی است. در علم حصولی، قدرت حلّ مجهول و تفکر و تحلیل وجود دارد و انسانها با این علم، توان تولید فکر و اندیشه و اکتساب علوم جدید را دارند. شاید علت اینکه در آیه برای آموزش انسان تعبیر «تعلیم» به کار رفته ولی برای ملائکه تعبیر «عرضه» استفاده شده همین تفاوت دو نوع علم باشد؛ چرا که برای علم حضوری که وجودی تکوینی است واژهٔ «عرضه» مناسبتر و برای علم حصولی مفهومی که با تفکر و خلاقیت همراه است، تعبیر «تعلیم و آموختن» سازگارتر است (رضایی اصفهانی، ۱۳۸۹: ۱۹۸۸).

صدرالمتألهین نیز در تفسیر این آیه، ضمن اشاره به این معنا که مراد از تعلیم اسماء، مجرد تعلیم الفاظی که برای معانی وضع شدهاند، نیست، بلکه منظور افادهٔ علم به حقایق اشیا و ماهیات آنهاست؛ چرا که علم به الفاظ و لغات کمال قابل ملاحظهای محسوب نمی شود و کمال اتم در حکمت و معرفت است.

صدرا معتقد است که خداوند انسان را با ویژگیها و قوای متباینی خلق کرده که استعداد انواع ادراکات حسی، خیالی و عقلی را دارد، به طوری که جامع عوالم سه گانهٔ دنیوی، مثالی و اخروی می گردد. در عین حال، خداوند متعال معرفت ذوات و حقایق کلی و جزئی اشیا و اسماء و صفات آنها را به انسان الهام کرده و نیز اصول علوم و قوانین صنایع و چگونگی تولید ابزار را به او آموخته است. بدین ترتیب انسان جهانی تام، منحصر به فرد و جدا از جمیع عوالم وجود، دارای حقیقت جمعی و نظام وحدانی می گردد در حالی که معادل و برابر با تمام عوالم سه گانهٔ وجود است (صدرالدین شیرازی، می گردد در حالی که معادل و برابر با تمام عوالم سه گانهٔ وجود است (صدرالدین شیرازی،

مطابق این کلام، خداوند انسان را به گونهای خلق کرده که می تواند در مسیر تعالی



و تكامل خود، حقایق تمام موجودات عالم را به نحو بساطت در خود به ظهور رساند. او به وضوح این مطلب را در توصیف حضرت آدم التالا بیان می كند:



انسانی که نام او آدم است، مجموع عالم است. او انسان صغیر است، در حالی که خلاصهای از عالم کبیر است. جهان بالقوه در درون انسان است و انسان آن را با تمام عظمت و کثرتش درک می کند. انسانی که از حیث صورتْ حجم صغیر دارد ولی به لحاظ حقیقت و از طریق قوای روحانی اش بر جهان احاطه دارد (همو، ۱۳۸۰: ۲۴۴/۷).

او در ادامه بیان می کند که چون حقایق عالم ظهور اسمای الهی هستند در واقع حضرت آدم الی الی است. بدین ترتیب وجود آدم الی الی است. بدین ترتیب وجود آدم الی الی دربردارندهٔ تمام حقایق عالم و به عبارتی متضمن جمیع اسمای الهی است (همان) و عالم اسمای الهی، عالم عظیمی است که هیچ چیزی از آن خارج نیست بلکه تمام آنچه در عوالم عقلی، مثالی و حسی است، اصل و مبدأش در عالم اسمای الهی است (همو، ۱۳۸۶: ۱۷۲۸).

باید دانست که هر موجودی در این عالمْ ظهوری از وجود حق تعالی و شعاعی از اوست و از آنجا که حق تعالی با همهٔ اسماء و صفات خود در اشیا متجلی است، پس برای هر موجودی به حسب مرتبهٔ وجودی که دارد، چشم بینایی است که شاهد جمال خداوندی و زیباییهای الهی است و همچنین برای هر موجودی به اقتضای مرتبهای که دارد، زبان گویایی است که با آن به تسبیح و تقدیس او میپردازد (همو، ۱۴۱۱: ۱۴۵/۷). اما همهٔ این تسبیح و تحمیدها غیر ارادای و غیر اکتسابی بلکه صرفاً انفعالی و تکوینی است ولی در مورد انسان، اولاً ارادی و ثانیاً انکشافی و اکتسابی است و به جهت چنین مظهریت جامعی و به دنبال آن تسبیح و تحمید و تقدیس آگاهانه و ارادی، او را جانشین خداوند می داند.

در واقع با حضور انسان مختار و خلاق در نظام عالم، فرصتی برای ظهور جنبههای مهمی از حقیقت صفات الهی همچون علم، اراده، ابداع و غیره پدید میآید. عالم انسانی، استمرار آفرینش ظهورات حق به دست ظهورات و تجلیات اوست و انسانها، خالقِ مختار خویش را مینمایانند. با آفرینش آدم، همهٔ اسمای حق هم مجال و هم مجلای ظهور مییابند. از این رو قرآن کریم فرمود: ﴿وَعَلَمْ آدَمُ الاَّسُمَاءَ كُلَّهَا﴾. ظهور کامل

تمام اسمای الهی از مجلای آدم، ولی البته به تعلیم الهی ممکن گشته است. خداوند تمام اسمای خویش را به آدم آموخت در حالی که هیچ کس حتی ملائکه آنها را به طور کامل نمی دانستند؛ زیرا قبل از آدم، اسمای خداوند (جلوات ذات حق) به طور کامل در مجلایی ظهور نیافته بودند. پس آدم موظف شد که اسمای الهی را به ملائکه گزارش دهد: ﴿أُنْبِثُهُمُ ﴾. ملائکه گرچه خود مجلای ظهور حقّاند، تجلی تمام و کمال اسمای الهی را از مجلای آدم مشاهده نمودند؛ یعنی آدم نه تنها خود به تعلیم خداوند با اسمای خداوند آشنا گردید و توفیق درک آنها را یافت، بلکه ذیل تربیت حق، مظهر اسمای الهی گردید و نمایشگاه آنها شد (علمالهدی، ۱۳۸۸: ۲۵۰-۳۵۰).

در نظر عرفا، صفات و تجلیات الهی «اسم» نامیده می شوند و اسمای ملفوظی که ما بر اشیای پیرامون خود می گذاریم در واقع اسم برای این اسماء محسوب می شوند. اسمای واقعی در حقیقت همان معانی معقول در غیب وجود حق تعالی هستند و موجودات عینی، مظاهر و تجلیات این حقایق غیبی هستند؛ برای نمونه، صفت علم دارای حقیقتی عینی در ذات حق تعالی است و در عین حال دارای حقیقت اسمیای است که همان حقیقت امکانی موجود در ذات عقلاست که از شئون و تجلیات حق تعالی هستند. بنابراین هر کدام از عقول مجرد، مصداقی برای اسم «علیم» از مراتب اسم «العلیم» خداوند است (صدرالدین شیرازی، ۱۳۸۹: ۷۵۶/۳).

در توضیح این مطلب گفته شده که برای هر حقیقت نوعی (مثل انسان، فرس، غنم و بقر) جوهر عقلی نوری وجود دارد که عاقل بالذات و معقول بالذات است و در علم و ذات الهی موجود است. این عقول مفارق و صور مجرد علمی در حقیقت همان اسماء الله هستند که از ازل تا ابد نزد خداوندند (همان: ۷۵۸/۳). نسبت این حقایق با موجودات محسوس و متغیر، نسبت اصل به مثال یا نسبت شخص به سایه است (همان: ۷۵۹/۳).

از همین جا آشکار می شود که وجود این صور مفارق و اسمای الهی و معانی عقلی ربّانی، فوق وجود ملائکه است و انسان کامل که مظهر جمیع اسماء است می تواند بعد از سلوک الی الله از طریق عبودیت و گذشتن از مراتب و منازل ارضی و سماوی بر این حقایق اطلاع یابد و متخلق به اخلاق الله شود که فوزی عظیم و جایگاهی رفیع است. اما غیر انسان کامل اعم از ملک، انسان، حیوان یا شیطان دارای جایگاه و مقام واحدی



است و تنها از طریق یک اسم واحد می تواند عبودیت داشته باشد و همواره تحت تربیت این اسم واحد قرار می گیرد (همان: ۷۶۰/۳).

گرچه همهٔ انسانها به نحوی از مقام خلافت الهی بهره برده اند به این جهت که هر یک به اندازهٔ ظرفیت وجودی خود می توانند مظهری از صفات حق تعالی باشد: ﴿وَهُوَالَّذِی جَعَلَکُمْ خَلَائِفَ الْأَرْضِ...﴾ (انعام/ ۱۶۵) و طبق نظر صدرا هر موجودی در عالم، مظهر اسمی از اسمای الهی است. ولی انسان کامل مظهر مجموع اسمای الهی است و آنچه مسلم است خلافت عظمی از آنِ انسان کاملی است که مظهر همهٔ اسماء و صفات حق تعالی است. این انسان، مظهر کاملی است که مشتمل بر همهٔ حقایق اسمای ذاتی و فعلی است. چنان که عالم وجود نیز مقام ظهور تفصیلی انسان کامل است و از این رو عالم بر صورت انسان کامل خلق شده است و به تعبیری انسان، نسخهٔ تام کتاب وجود است و آنچه در عالم (عالم کبیر) وجود دارد در انسان (عالم صغیر) نیز وجود دارد.

البته باید توجه کرد که خلافت انسان به معنای غیبت خداوند یا تفویض امر به انسان نیست بلکه انسان مظهر و مرآت حق تعالی است و خداوند در او ظهور کرده است. در واقع از آنجا که خداوند بر همه چیز محیط است، آثار احاطه و قدرتش از نیروهای ادراکی و تحریکی انسان کامل که خلیفهٔ اوست، ظهور می کند.

حکم سلطنت ذات الهی و صفات والای واجب تعالی اقتضا می کرد که مملکت الوهیت را بسط دهد و با خلق مخلوقات و مسخر ساختن اشیا، پرچم ربوبیت را برافرازد. این امر بدون واسطه محال است؛ چون ذات، قدیم است و از این رو جانشینی برای خویش در تصرف و ولایت قرار داده است. این جانشین رویی به قدیم دارد و از حق استمداد می جوید و رویی به حدوث دارد و به خلق یاری می دهد و از این رو خداوند کسوت تمام اسماء و صفات خود را بر او پوشاند. حقّ این خلیفه را «انسان» نامید؛ زیرا میان او و خلق، انس واقع می شود (همان: ۷۳۴/۳).

بنابراین انسان کامل وجود جامعی است که ارتباطی بی واسطه با خداوند دارد. تنها اختلاف در آن است که انسان کامل وجود غیر متناهی بالعرض و خداوند متعال وجود غیر متناهی بالذات است. انسان کامل اولین و برترین موجود امکانی است که آیت خداوندی و آیینه ای است که دو چهره دارد، یک چهرهٔ آن تجلی اسماء و صفات الهی



است و خداوند گل را مینمایاند و چهرهٔ دیگر، عالم هستی را با تمام صفات و کمالات و جودی نمایان می سازد؛ چنان که صدرا در این باره می گوید:

أنّ نفس الإنسان مستعدّة لأن يتجلّى فيه حقيقة الأشياء كلّها؛ واجبها وممكنها، إلّا أنّها ليست ضروريّة لازمة وإنّما حجبت عنها بالأسباب الحاجبة (كبير، ١٣٩٠: ٢٠۶/٢).

#### جهانی شدن انسان و خلافت الهی

خداوند متعال همهٔ قوای عالم را در انسان فراهم آورده است و تمامی بسائط و مرکبات و روحانیات و مکنونات را در انسان ایجاد کرده است. بر همین اساس، انسان همانند دفتری مختصر یا نسخهای منتخب از کتابی مفصل است که لفظ آن اندک و معنای آن بسیار است (صدرالدین شیرازی، ۱۳۷۸: ۷۷-۷۷). در ذات انسان تمام قوای جهان مادی گرد آمده و این نخستین درجه از درجات انسان است که تمامی افراد بشر در آن مشترک هستند. ولی در او نیرویی است که می تواند با تحصیل علم و عمل، به آسمانها و مجاورت ملکوت اعلی ارتقا یابد و از آن پس ذات خود را با معرفت کامل و عبادت بسیار به کمال رساند و عوالم وجود را در نوردد و از جهان و جهانیان برتری یابد و پس از فانی شدن از ذات خود به فوز دیدار حق نائل آید. در این هنگام در عالم علوی به مقام ولایت و فرمانروایی رسد و مسجود ملائکه گردد (همان: ۵۲-۵۵).

بدین ترتیب وجود عناصر اولیه در انسان، زمینه و استعدادی در او به وجود می آورد که می تواند با توجه به ظرفیت ملکوتی خود با حقیقت جهان متحد شود. با تحقق جهان در انسان، ارتباطی تکوینی بین او و جهان به وجود می آید که بر اساس آن، انسان می تواند بر عوالم وجودی جهان احاطه یابد و واسطهٔ فیض الهی گردد و همچون ملائکه در تدبیر جهان مؤثر باشد. از نظر صدرا، انسان این مقام را در پرتو نیروی عقل به دست می آورد؛ به گونه ای که نفس به کمک نیروی نظر و عمل تا عوالم الوهیت راه می جوید و از فروغ انوار او مایه می گیرد (همو، ۱۳۶۱: ۱۱۱).

بنابراین نفس انسان به جهت تجرد روحانی و لطافت ذاتی خود همواره مشتاق کمال است و هر گاه مستعد تصور معقولات و ادراک کلیات شود، برای رسیدن به مقامات عالی و درجات متعالی آماده می گردد و هر چه به معشوق حقیقی نزدیک تر شود بر



حسن اعتدال و قوام انتظام او افزوده می گردد و جنبهٔ وحدت و وفاق در او زیادتر می شود (همو، ۱۳۸۸: ۴۱۷؛ همو، ۱۳۷۵: ۵۶۴).

در واقع هر گاه نفس کامل می گردد سایر قوا نیز با او کامل می شوند و هر اندازه وجود متعالی تر می گردد، تفرقه و کثرت در آن کمتر و ضعیف تر می شود و وحدت و جمعیت در آن شدید تر می گردد (همو، ۱۳۸۰: ۹۴/۹–۱۰۰: همو، ۱۳۷۵: ۹۶۵). در این مرحله، نیرو و توان و حیات انسان عقلی به مراتب قوی تر از افراد طبیعی جسمانی است (همو، ۱۳۶۱: ۵۵). نفس انسانی در این مرحله دارای وحدتی به نام وحدت جمعیه می شود که در عین وحدت و بساطت، جامع جمیع مقامات و مراتب جمادی، نباتی و حیوانی و عقلانی است؛ البته در ظل وحدت الهیه (کبیر، ۱۳۹۰: ۱۳۷۰).

بدین ترتیب انسانی که مظهر اسمای الهی گردیده و با وحدت و جمعیت نفس خود، جامع جمیع مراتب هستی شده است، در واقع به مقام عقل مجرد محض و نشئه جبروت رسیده؛ نشئهای که در آن باطل راه ندارد و وهم و خیال در آن تعطیل است. بر همین اساس، شیطان که دارای تجرد وهمی است و تنها در قلمرو وهم و خیالِ انسان قدرت نفوذ دارد، در این مرتبه انسان را رها می کند؛ آنجا منطقهٔ امنی است که جز فرشتگان فرمانبردار خدا که دائماً در حال تسبیح و تحمید و تقدیس اند، احدی حضور ندارند (ر.ک: جوادی آملی، ۱۳۸۴: ۹۰). انسان در چنین جایگاهی خلیفهٔ الهی و واسطهٔ فیض الهی می گردد و نقش هدایتگری و اصلاح امور انسانهای دیگر را به عهده می گیرد.

## خليفة الهي و مقام ولايت

انسان کامل و خلیفهٔ الهی نسخهٔ جامعی است که آنچه در عالم کبیر است و نیز اسمایی که در حضرت حق وجود دارد در او مجتمع است. کون جامع است و به تنهایی برابر با مجموع عالم و مضاهی جمیع موجودات است. چنین انسانی، انسانی جهانی است، عالم صغیر است که روح و حقیقت عالم کبیر در او موجود است. از ویژگیهای این انسان آن است که با تمام وجود خود به تسبیح و تنزیه حق تعالی می پردازد و تمام حرکات و سکنات او گواهی بر حمد و سپاس خداوند قادر متعال است. او در چنین جایگاهی با اندیشه و عمل، خود و جامعه را از هر گونه فساد یاک می سازد. در این جایگاهی با اندیشه و عمل، خود و جامعه را از هر گونه فساد یاک می سازد. در این



صورت با داشتن این ویژگیها مطابق قول ملائکه که خود را به جهت داشتن مقام تسبیح، تحمید و تقدیس، حافظ و برپاکنندهٔ صلح بر روی زمین معرفی می کنند، انسانِ جهانی نیز حافظ و اقامه کنندهٔ عدالت و صلح خواهدبود.

انسان کامل که در سیر الی الحق به مرتبهٔ مظهریت اسماء و صفات الهی رسیده و مقام خلافت الهی را کسب نموده، در مرحلهٔ بازگشت به سوی خلق با توانمندی و ظرفیت و جودی که به دست آورده، در جهت اصلاح خلق و برطرف کردن فساد از روی زمین اهتمام می ورزد و سرپرستی و ولایت خلق را در راستای ایجاد صلح و عدالت بر روی زمین و هدایت انسانهای دیگر به سوی کمال و قرب الهی به عهده می گیرد.

بدین ترتیب تحقق جهان در انسان، منجر به ایجاد ارتباط انسان با جهان می گردد؛ ارتباطی تکوینی که بر اساس آن انسان می تواند بر عوالم وجودی جهان احاطه یابد و واسطهٔ فیض الهی گردد و همچون عقول در تدبیر جهان مؤثر باشد. از نظر صدرا انسان این مقام را در پرتو نیروی عقل به دست می آورد؛ به طوری که توانایی نیروی عقل تا حدّی است که نفس به کمک نیروی نظر و عمل تا عوالم الوهیت راه جوید و از فروغ انوار او مایه گیرد (صدرالدین شیرازی، ۱۳۶۱: ۱۱۱).

بنابراین نفس ناطقه به جهت وجههٔ تجرد روحانی و لطافت ذاتی خود، همیشه مشتاق به امور حسن و کامل است. ویژگی خاص او این است که هر وقت مستعد تصور معقولات و ادراک کلیات شود، برای رسیدن به مقامات عالی و درجات متعالی آماده می گردد و هر مقدار به معشوق حقیقی نزدیک تر شود بر حسن اعتدال و قوام انتظام او افزوده می گردد و جنبهٔ وحدت و وفاق در او زیادتر می شود (همو، ۱۳۸۸: ۱۳۷۷).

پس انسان که دو حاشیهٔ وجود را به هم بسته و نازلترین درجهٔ جهان امکان تا عالی ترین درجهٔ آن را احاطه کرده است، در حقیقت خلیفهٔ خدا بر روی زمین است. بنابراین تمام نظام خلقت و از جمله فرشتگان در برابر او خاضعاند (همو، ۱۳۶۴: ۵/۳).

بر این اساس، جانشین خداوند بر روی زمین باید زندگی دنیایی انسانها را رنگ الهی دهد و قوانین و دستورات الهی یا شریعت را در بین آنها جاری سازد. در این مسیر، علم، صنعت، فناوری، اقتصاد، سیاست، روابط اجتماعی و بینالمللی همه باید



در راستای رساندن انسان به کمال الهی اش شکل گیرد. برای این منظور، یکی از مهم ترین وظایف انبیا و جانشینان الهی بر روی زمین، ایجاد قسط و عدل در جوامع بشری است؛ چرا که گسترش عدالت در جامعه، شرایط رشد و سازندگی را برای انسانها فراهم می سازد و در چنین فضایی است که انسانها می توانند استعدادها و قابلیتهای انسانی خود را به فعلیت رسانده و به کمال مطلوب خود بر سند (همو، ۱۳۶۲: ۵۶۸-۵۶۹).

حکمای اسلامی تبیین این مرحله از سلوک انسانی را تحت عنوان «سیاست» مطرح نموده اند. صدرا سیاست را به دو قسم انسانی و الهی تقسیم می کند، ولی تأکید فراوان دارد که سیاست انسانی را نباید از سیاست الهی و شریعت منفک کرد. سیاست الهی مجموعهٔ تدابیری است که از طرف شارع مقدس برای اصلاح حیات اجتماعی انسانها و ترویج صلح در سرتاسر زمین در نظر گرفته شده است. انبیا و اولیای الهی متولّیان حقیقی این سیاستاند. مفهوم سیاست انسانی، همان تدبیر انتخابی عقلانی از سوی انسانهاست که با تکیه بر سیاست الهی برای اصلاح جامعه و جهان اتخاذ می شود.

صدرا تحقق چنین هدفی را مرهون ادارهٔ جامعه به وسیلهٔ رئیس و رهبری مطاع میداند تا در دنیا که محل فتنه و فساد و خونریزی است، انسانها را هدایت کند و موجبات صلح و رشاد آنها را فراهم سازد:

لا بد للخلق من الهادى إلى كيفيّة تحصيل المصالح وطلب المساعى والمناهج (همو، بي تا: ٢٧٣).

چنین انسانی در سفر من الحق الی الخلق یک انسان متعالی است که از نظر طبیعی و فطری و ملکات و هیئات ارادی، مراتب کمال را با موفقیت به پایان رسانده و از فیوضات الهی بهرهمند گردیده و در حد مشترک و واسطهٔ بین عالم امر و عالم خلق قرار گرفته است؛ چهرهای به سوی حق دارد و چهرهای به سوی خلق؛ هم خلیفهٔ خداوند است و هم رهبری و ریاست انسانها را بر عهده دارد (همو، ۱۳۷۸: ۱۳۴۶).

صدرا وجود چنین کسی را برای رهبری جامعه لازم میداند تا در دنیا که محل فتنه و فساد و کمینگاه انواع مفسده هاست، انسان ها را هدایت کند و موجبات صلاح و رشاد آن ها را فراهم سازد؛ نیاز به او در هر زمان مهم تر و بالاتر است از نیاز به خوراک و پوشاک و آنچه در روند دنیا از ضروریات است (همو، ۱۳۸۳: ۴۷۷).



#### نتيجهگيري

۱. از سیاق آیهٔ ﴿وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ﴾ به دست می آید که مقصود از اسماء هم اسماء و صفات الهی و هم نام موجودات و واسطه های فیض خداوند است؛ چرا که موجودات مظهر و نمود اسماء و صفات الهی هستند. بدین ترتیب علم آدم به اسماء، احاطه بر قلمرو هستی و خلافت از خداوند را در اختیار او قرار می دهد و این آگاهی، توانمندی مظهریت اسمای الهی و ولایت تکوینی را به او اعطا می کند.

۲. از آنجا که ظرفیت کمالپذیری انسان بی نهایت است و مانند فرشتگان در یک یا چند بُعد منحصر نمی شود، به همین جهت تنها آدم النالاً می توانست همهٔ اسماء را بیاموزد.

۳. در آیهٔ ﴿وَعَلَمُ آدَمَ الأَسُمَاءَ كُلَهَا﴾، علم به اسماء، به صورت علم بالفعل و ذاتی از ابتدای خلقت نبوده، بلکه مانند آیهٔ ﴿عَلَمَهُ البَیّانَ﴾ به این معناست که خداوند ظرفیت و استعداد فراگیری اسماء و کسب مقام مظهریت صفات الهی را به صورت تکوینی در نهاد انسان قرار داده است.

۴. وجود عناصر اولیه در انسان، زمینه و استعدادی در او به وجود می آورد که می تواند با توجه به ظرفیت ملکوتی خود با حقیقت جهان متحد شود. با تحقق جهان در انسان، ارتباطی تکوینی بین او و جهان به وجود می آید که بر اساس آن، انسان می تواند بر عوالم وجودی جهان احاطه یابد و واسطهٔ فیض الهی گردد و همچون ملائکه در تدبیر جهان مؤثر باشد.

۵. انسان کامل که در سیر الی الحق به مرتبهٔ مظهریت اسماء و صفات الهی رسیده و مقام خلافت الهی را کسب نموده است، در مرحلهٔ بازگشت به سوی خلق با توانمندی و ظرفیت وجودی که به دست آورده، در جهت اصلاح خلق و برطرف کردن فساد از روی زمین اهتمام می ورزد و سرپرستی و ولایت خلق را در راستای ایجاد صلح و عدالت بر روی زمین و هدایت انسانهای دیگر به سوی کمال و قرب الهی به عهده می گیرد.



#### كتابشناسي

- 1. ابن سينا، حسين بن عبدالله، الاشارات و التنبيهات، تصحيح سليمان دنيا، بيروت، مؤسسة النعمان، ١٤١٣ ق.
  - جوادی آملی، عبدالله، تفسیر انسان به انسان، قم، اسراء، ۱۳۸۴ ش.
    - ٣. همو، تفسير تسنيم، قم، اسراء، ١٣٨٠ ش.
- ۴. رضایی اصفهانی، محمدعلی، تفسیر قرآن مهر، با همکاری جمعی از پژوهشگران قرآن، قم، عصر ظهور، ۱۳۸۹ ش.
- ۵. صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم، *الحکمة المتعالیة فی الاسفار العقلیة الاربعه*، تـصحیح و تحقیق مقصود محمدی، تهران، بنیاد حکمت اسلامی صدرا، ۱۳۸۰ ش.
  - ٤. همو، الرسائل، الواردات القلبية في معرفة الربوبيه، قم، مكتبة المصطفوى، بي تا.
- ٧. همو، المظاهر الالهية في اسرار العلوم الكماليه، تصحيح سيدمحمد خامنهاي، تهران، بنياد حكمت اسلامي صدرا، ١٣٧٨ ش.
- ۸. همو، تفسير القرآن الكريم، تصحيح و تحقيق سيد صدرالدين طاهرى و محمد خواجوى، تهران، بنياد حكمت اسلامي صدرا، ۱۳۸۹ ش. و قم، بيدار، ۱۳۹۹ ش. و قم، بيدار، ۱۴۱۱ ق.
- ۹. همو، شرح اصول الكافى، تصحيح محمد خواجوى، چاپ دوم، تهران، پژوهشگاه علوم انسانى و مطالعات فرهنگى، ۱۳۸۳ ش.
  - ١٠. همو، عرشيه، ترجمهٔ غلام حسين آهني، تهران، مولي، ١٣٤١ ش.
- ۱۱. همو، مبدأ و معاد، ترجمهٔ احمد بن محمد حسینی اردکانی، به کوشش عبدالله نورانی، تهران، مرکز نشر دانشگاهی، ۱۳۶۲ ش.
- 1۲. همو، مجموعه رسائل (رسالة العشق)، ترجمهٔ ضياءالدين درى، تصحيح سيدمحمود طاهرى، قم، اشراق، ۱۳۸۸ ش.
- ۱۳. همو، مرآة الاكوان (تحرير شرح هدايه ملاصدرا)، ترجمهٔ احمد بن محمد حسيني اردكاني، تصحيح عبدالله نوراني، تهران، انتشارات علمي و فرهنگي، ۱۳۷۵ ش.
  - ۱۴. همو، مفاتيح الغيب، تصحيح نجفقلي حبيبي، بنياد حكمت اسلامي صدرا، ١٣٨۶ ش.
- ۱۵. طباطبایی، سیدمحمدحسین، المیزان فی تفسیر القرآن، تهران، بنیاد علمی و فکری علامه طباطبایی، ۱۵۰ طباطبایی، ۱۳۷۰ ش.
  - 16. همو، انسان از آغاز تا انجام، ترجمهٔ صادق لاریجانی، تهران، الزهراء، ۱۳۶۹ ش.
- ۱۷. علمالهدی، جمیله، نظریهٔ اسلامی تعلیم و تربیت، تهران، دانشگاه امام صادق التیلا و سازمان پـژوهش و برنامهریزی درسی وزارت آموزش و پرورش، ۱۳۸۸ ش.
  - ١٨. كبير، يحيى، بنياد حكمت برتر؛ ترجمه، شرح و تحقيق شواهد الربوبيه، قم، بوستان كتاب، ١٣٩٠ ش.
- 19. مجلسي، محمدباقر، بحار الانوار الجامعة لدرر اخبار الائمة الاطهار، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ١٩٠ ش.
  - ۲۰. مكارم شيرازى، ناصر، تفسيرنمونه، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ۱۳۷۳ ش.

