# نقدى بر نظريهٔ

# «کامل شدن نفس، علت جدایی از بدن»\*

□ سيدحسين سيدموسوى١

#### چکیده

مرگ برای موجودات زنده همچون حیوانات و انسانها با جداشدن نفس از بدن مادی تحقق می یابد. در این حالت بدن از کار و فعالیت باز می ماند و به تدریج فاسد می شود. روشن است که نفس حیوانی بعد از جدایی از بدن بقا ندارد و آن نیز از بین می رود. اما نفس انسان با توجه به تجرد ذاتی که دارد به بقای خود ادامه می دهد، در این دنیا زندگی برزخی دارد و در قیامت به حیات جاودانه دست می یابد. حال سؤال مهم و اساسی این است که مرگ چگونه و چرا اتفاق می افتد که از بدن جدا می شود؟ آیا نفس برای رسیدن به تکامل و بی نیازی از بدن از آن جدا می شود یا چون بدن توانِ همراهی با نفس را ندارد، نفس مجبور به جدایی از آن می گردد؟ نظر مشهور بین اندیشمندان دیدگاه دوم است، در حالی که ملاصدرا و پیروانش برآناند که نفس پس از سیر تکامل خود دیگر به بدن نیاز ندارد، از این رو از بدن جدا می شود. در



<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۳/۳/۴ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۳/۹/۲۷.

۱. استادیار دانشگاه فردوسی مشهد (shmosavi@um.ac.ir).

این جستار برآنیم تا به نقد دیدگاه ملاصدرا بپردازیم و سؤالاتی را مطرح کنیم که به نظر میرسد با دیدگاه صدرا نتوان به آنها پاسخ داد.

واژگان کلیدی: مرگ، نفس، بدن، ملاصدرا، ارتباط نفس و بدن.

#### مقدمه

حیات مادی همواره موقتی و غیر ازلی است. دنیا دار گذر است و از فردی به فرد دیگر به ارث می رسد. همهٔ موجودات در آن اعم از جماد، گیاه، حیوان و انسان روزی ظهور و روز دیگر افول می کنند. هیچ چیز ابدی و ازلی نیست، همه چیز در حال نو شدن و زایش است. موجودی به دنیا می آید و موجود دیگری از دنیا می رود تا فضای مناسبی برای جایگزینش فراهم شود. انسان نیز از این قاعده مستثنا نیست. هر یک از ما حیاتی برای جایگزینش فراهم شود. انسان نیز از این قاعده مستثنا نیست. هر یک از ما حیاتی تولد و زایش امری روشن است که از ترکیب دو امر مذکر و مؤنث به وجود می آید، اما مرگ چگونه و چرا اتفاق می افتد؟ سؤالی است که به روشنیِ تولّد نمی توان پاسخ آن را داد. آیا مرگ به این دلیل اتفاق می افتد؟ سؤالی است که به روشنیِ تولّد نمی توان پاسخ آن را اینکه چون بدن مَرکب نفس است و نفس از طریق آن به تکامل می رسد، تا زمانی که به آن نیاز دارد، از آن بهره مند می شود، آنگاه که نیازش برطرف شد آن را به کناری می نهد و مرگ با جدایی نفس از آن رخ می نماید؟ در این جستار به طرح و بررسی هر یک از این دو دیدگاه می پردازیم. توجه به این نکته نیز مهم است که مرگ تقسیم بندی های گوناگون دارد؛ از جمله: مرگ طبیعی، مرگ اخترامی و مرگ اختیاری. این جستار به بو دیدگاه فوق دربارهٔ مرگ طبیعی، مرگ اخترامی و مرگ اختیاری. این جستار به بو دیدگاه فوق دربارهٔ مرگ طبیعی، مرگ اخترامی و مرگ اختیاری. این جستار به بو دیدگاه فوق دربارهٔ مرگ طبیعی، مرگ اخترامی و مرگ اختیاری. این جستار به بو دیدگاه فوق دربارهٔ مرگ طبیعی، مرگ اخترامی و مرگ اختیاری. این جستار به

## ديدگاه مشهور

مرگ با از کار افتادن قوهٔ غاذیه و در نتیجه، قوهٔ رشدکننده در بدن انسان اتفاق می افتد. بدن هر حیوانی از طریق تغذیه رشد و تولید مثل می کند. هر گاه تغذیه که پایه و اساس رشد اوست از بین برود، بدن از کار می افتد و نابودی آن آغاز می گردد؛ چرا که اشیای مادی، متناهی اند و اصل مهم حاکم بر آن، محدودیت و موقتی بودن است. از سوی دیگر، نفس راکب بدن است. نفس انسانی با هدف تکامل در کنار بدن قرار می گیرد و



از طریق رابطهٔ متقابل نفس و بدن به سوی تکامل پیش می رود. پر واضح است که خصوصیات هیچ انسانی در همه حال یکسان نیست؛ اگرچه اعضا و جوارح بدن ما افزایش یا کاهش نمییابد، رفتارهایی متفاوت داریم؛ در دورهای تند و ناشکیبا و در دورهٔ دیگر آرام و صبوریم. اندیشههای ما نیز که اساس رفتارمان را تشکیل میدهد از این قاعده مستثنا نیست و در هر دورهای اندیشهٔ متفاوت و گاه متضادی داریم. البته یکی از تفاوتهای مهم و بزرگ انسان با حیوان همین اندیشهٔ اوست که مولانا می گوید:

ما بقى خود استخوان و ريشهاى ای برادر تو همین اندیشهای

(بلخی، ۱۳۷۳: ۱۷۳)

همو دربارهٔ سیر تکامل بدن انسان که به تناسب آن، نفس تکامل می یابد و دورههایی از حیات جمادی، گیاهی، حیوانی و فرشتگی را طی می کند، می سراید: از جمادی مُردم و نامی شدم و ز نما مُردم به حیوان سر زدم مُردم از حیوانیی و آدم شدم پس چه ترسم کی ز مردن کم شدم (همان: ۴۵۵)

در تبیین این دیدگاه وجوه مختلفی مطرح شده است. ملاصدرا بـاب سـوم از سِـفر چهارم الاسفار خود را به توضیح و تشریح قوای نباتی و افعال و احوال آن اختصاص داده است. در فصل ششم این باب در علت از کار افتادن قوایی همچون نامیه و غاذیه و در نتیجه، ضرورت مرگ می نویسد:

اندیشمندان دربارهٔ علت مرگ دلایلی ذکر کردهاند که عبارتاند از:

١. قوهٔ ناميه از كار مي افتد و در نتيجه، رشد انسان متوقف مي شود. بـا توقف رشـد در انسان مرگ به سراغ انسان می آید. دلیل ایشان عبارت است از: بدنها از خون و منی آفریده شدهاند. بنابراین، هر مولودی جسم مرطوبی است، چنان که جنین آدمی در شکم مادر چنین است. سیس این رطوبت به تدریج خشک می شود. هنگامی که اعضای بدن خشک شدند، غذا جذب نمی شود و در نتیجه، رشد متوقف می گردد و مرگ بدن حتمی می گردد.

٢. قوهٔ غاذيه (تغذيه) قوهٔ جسماني است. بنابراين، افعالش نامتناهي نيست؛ چرا كه هر جسمی متناهی و محدود است. شیخ الرئیس در کتاب قانون گفته است: رطوبت



غریزی بعد از سن وقوف شروع به کند شدن (انتقاص) می کند و این حالت به انحلالِ کلی بدن منجر می گردد. این حالت به خاطر استیلای حرارت بر رطوبت غریزی و با تحلیل انجام می شود و آنگاه که رطوبت منحل گردید، ناچار حرارت غریزی در بدن خاموش می گردد و در نتیجه، مرگ رخ می دهد.

۳. نیز برخی از محققان گفتهاند: علت مرگ در تمامی حیوانات آن است که بدلی که قوهٔ غاذیه بر بدن وارد می کند اگرچه از نظر مقدار و کمیت از آنچه تحلیل می شود، کفایت می کند و حتی ممکن است بیشتر باشد، از نظر کیفیت کافی نیست و این به تدریج موجب مرگ حیوان می گردد.

۴. ملاصدرا پس از آن به دیدگاه دیگری می پردازد که: اگر آدمیان بدون نهایت (جاودانه) باشند، کسانی که وجودشان سابق بر ماست، مادهای را که لازمهٔ تکوین در این جهان است به پایان می رساندند و برای ما مادهای که امکان ایجاد ما را فراهم کند وجود نداشت. حتی اگر مادهای هم باقی می ماند، مکان و رزق و روزی ما وجود نداشت. حال، اگر بگوییم ما و کسانی که بعد از ما هستند همیشه در عدم می بودیم و آنان که قبل از ما آمدهاند پیوسته وجود داشتند، این کلام خلاف حکمت الهی است؛ زیرا آنها در موجود بودن بر ما سزوارتر نیستند. عدالت الهی اقتضا می کند که همگان از وجود بهره مند شوند. بنابراین، لازم است پیشینیان بمیرند تا وجودِ موجودات بعدی امکان بذیر شود.

۵. اگر مرگ واجب نمی بود، ستمکارِ زورگو پیوسته در دنیا می ماند و شرّ و فسادش ادامه می یافت و مظلوم ستمدیده در دادخواهی اش از ستمکار هیچ امیدی نداشت. این نیز ناگزیر به فساد و تباهی منتهی می گردد.

9. اگر مرگ و معاد واجب نمی بود، پرهیزگاران و نیکان، بدترین مردم بودند؛ زیرا لذّات دنیا را بدون آنکه عوضی دریافت کنند ترک کرده اند. این کار افراد را به فسق و انحراف از راه حق و برآوردن لذّات و روی گردانیدن از غیر آنها فرا میخواند و این خود شرّ و فساد است (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۸: ۸۷/۸-۱۰۴).

ملاصدرا پس از طرح این دیدگاهها و رد هر یک از آنها به تبیین نظر خود می پردازد. وی معتقد است که این دیدگاهها ضعیف است و نمی تواند علت مرگ را



به درستی روشن کند. وی با این مقدمه شروع می کند که: موجودات ممکن بنا بر حصر عقلی یا مجردند یا غیر مجرد. به تعبیر دیگر یا از عالم ابداعیات هستند و یا از عالم تکوینیات. عالم ابداع، تام است و عالم تکوین، ناقص. بقای موجودات تام به بقای سبب فاعلی و غایی آنهاست، اما موجودات عالم تکوین به خاطر حرکت و زمان، کون و فساد دارند. آنها پس از انقضای حرکتشان پایان می پذیرند و از بین می روند. بی تردید، بدن حیوانات از اموری است که کون و فساد می پذیرد و مرگ بر آن عارض می شود. موجودات تام برای اینکه ماده و وسیلهٔ موجود دیگری واقع شوند، به وجود نمی آند، پس نوعشان منحصر در فردشان است. اما موجودات ناقص از آن رو ایجاد می شوند که زمینه ساز موجود دیگری شوند.

در این حال، اگر فرضِ دوام و پیوستگی آنها را در نظر گیریم، با ناقص بودنشان سازگاری ندارد. ملاصدرا سپس به تعریف خود از مرگ طبیعی می پردازد و ضمن اشاره به دلایل رد دیدگاههای قبل می نویسد: بدان که مرگ، طبیعی است نه از آن رو که اجسام توان و تحمل دوام و پیوستگی را ندارند، بلکه به این دلیل که توجه و انتقال قوا و نفوس از مرتبهای در وجود به مرتبهٔ دیگر، دائمی و همیشگی است. در مباحثِ غایت، این مسئله روشن شد که در غایتِ حقیقی باید ذات فاعل به ذات خود و جوهرش با غایت استکمال یابد، پس غایت در واقع به فاعل برمی گردد و غایتِ عرضی از توابع غایت حقیقی است؛ یعنی از منافع مترتب بر آن می باشد، مانند ایجاد فرزند برای قوهٔ شهوانی و .... پس غایتِ قوهٔ محرّک بدنی، تحصیل مادهٔ غذا و رشد و نمو برای بدن است، چنان که غایتِ قوهٔ ادراک کننده، به دست آوردن مادهٔ قوهٔ عاقله است.

بنابراین، نفس انسانی وقتی از قوه به فعل خارج می شود یا در سعادتِ عقلِ ملکی است و یا در شقاوتِ شیطانی و یا در ندگی و یا حیوانی است که به طور طبیعی از این عالم به عالم دیگر منتقل می شود. مرگ زمانی پدیدار می گردد که نفس از این بدن رخت بربندد؛ این همان اجل طبیعی است که در قرآن به آن اشاره شده است: «هر انسانی مرگ را می چشد» (آل عمران/ ۱۸۵۵).

از این رو، مرگِ طبیعی برای بدن مفارقت نفس از آن است و رها کردن بدن از به کارگیری آن. علت خروج نفس نیز خارج شدن نفس از قوه به فعلیت است. در این



حال، یا سعید است و نیک بخت مانند فرشتگان و یا شقی است و بدبخت مانند شیطانها و بدکاران. ملاصدرا گروه سومی را نیز اضافه می کند که: و یا به آمرزش الهی آمرزیده شده و دل از کینه ها سالم می شود. وی پس از این سه گروه، گروه چهارمی را یاد می کند با عنوان (سائر النفوس الحیوانیّة) که حاج ملاهادی سبزواری (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۱۹۷۸، تعلیقهٔ ۲) آن را به نفوس انسانی تفسیر می کند. ملاصدرا می گوید که این نفوس با آتش طبیعی در حال سوختن اند تا زمانی که آسمان و زمین پابرجاست. البته آن که را خداوند بخواهد از عذاب نجات می دهد و مجازاتش به یایان می رسد.

بنابراین، مثل دنیا همچون مزرعه است و رحم زنان مانند کشتزار (ر.ک: بقره/ ۲۲۳) و نطفهها همچون بذرها در کشتزارها. تولد مثل گیاه است و روزگار جوانی به مانند رشد یافتن؛ روزگار میانسالی مانند پخته شدن و ایام پیری همچون خشک شدن و بی حاصلی است. بعد از این حالتها باید محصول را درو کرد و آن همان مرگ است. صراط عبارت است از خرمنگاه، پس همان گونه که در خرمنگاه هر جنسی از غلات و حاصل کشتها گرد می آید و خرمن کوبی و پاک می شود و پوسته و کاه و برگ از دانه و مغز جدا می گردد، برخی از آنها برای چار پایان علف و برخی دیگر برای آتش هیزم می گردند و برخی شان مغزهای نیکویند. این گونه در آخرت تمامی امّتها، اول تا آخر، از هر دین و مذهبی گرد می آیند و رازها کشف و پنهانیها آشکار می گردد (ر.ک: واقعه/ ۴۹-۵۰). خداوند پلید را از پاکیزه تمیز داده و پلیدان را برخی بر برخی دیگر خداوند کسانی را که پرهیزگار بودهاند به دلیل اعمالشان نجات می بخشد و ایشان خداوند کسانی را که پرهیزگار بودهاند به دلیل اعمالشان نجات می بخشد و ایشان غمگین نخواهند شد (ر.ک: زمر/ ۲۶).

این نظر، مستفاد از کلام الهی در جای جای قرآن، و سخن نبوی آیش است که می فرماید: «الدنیا مزرعة الآخرة» (ورّام بن ابی فراس، ۱۳۶۹: ۱۸۳۸). پس این بیان حکمتِ مرگ است که با برهان و قرآن توضیح داده شد. مرگ برای دوستانِ حق رحمت و برای مؤمنان ارمغانی الهی است. از این رو، دوستان خداوند مرگ را آرزو می کنند و خداوند از روی توبیخ به یهودیانی که به ناحق گمان کردهاند که از اولیای الهی هستند می فرماید:



[ای پیامبر] بگو: ای کسانی که دین یهود را اختیار کردهاید اگر گمان دارید که از همهٔ مردمان تنها شما دوستان خداوند هستید، آرزوی مرگ کنید، اگر راست می گویید (جمعه/ ۶).

به طور طبیعی نفوس انسانی حق آرزوی مرگ را دارند؛ زیرا آنها همچون صنعتگرانیاند که بدنهایشان را دکان خود قرار داده و از اعضا و قوای خویش همچون ابزار و آلات استفاده کردهاند. صنعتگر در دکانش برای هدفی تلاش می کند و آنگاه که آن هدف تمام شد و به آرزویش رسید، دکان خویش را ترک می کند و ابزار و آلات را وا می نهد و از کار و تلاش آسوده می گردد. همین گونهاند نفوس بشری، آنگاه که مرادشان از پوشیدن بدن تحقق یافت و همهٔ توانمندیهایش که برای آن آفریده شده است از قوه به فعلیت رسید. در این هنگام به ذات خود مشغول می شود و این بدن وبال گردن اوست و مانعی برای خروج به منازلش. بنابراین، مرگ از سوی خداوند حکمت و رحمت است، چنان که می فرماید:

سپس شما را میمیراند، آنگاه زنده می کند و پس از آن به سوی او بازگردانیده می شوید (بقره/ ۲۸).

نیز حضرت ابراهیم خلیل الرحمن التیالی فرموده است: «پروردگار جهانیان کسی است که مرا می میراند و باز زنده ام می کند» (شعراء/ ۸۱؛ ملاصدرا، ۱۹۸۱: ۱۰۵ـ۱۰۸؛ نیز: اخوان الصفا، ۱۴۱۲: ۴۵/۳: ۴۵/۳).

## نقدی بر دیدگاه ملاصدرا

یکی از ایراداتی که ملاصدرا بر نظریات علت مرگ مطرح می کند این است که این نظریات نمی تواند علت مرگ را برای تمامی موجوداتِ جهان توجیه کند. این در حالی است که دیدگاه خودش نیز تنها مرگ را برای انسانها مطرح می کند؛ چرا که حیوانات نفس ناطقه ندارند و از ابتدا تا انتهای زندگی شان هیچ تفاوتی در آنها حاصل نمی شود. بنابراین، سیر الی الله و گذراندن مراحل مختلف برای حیوانات بی معنا و لغو است.

در صورت پذیرش این دیدگاه، اشکالات ذیل مطرح می شود که بی پاسخ می ماند: ۱. نفوس اولیای الهی و پیامبران و ائمهالهای در همان سالهای ابتدایی عمرشان به



تکامل می رسد. حتی طبق دیدگاه شیعه، ائمه ایشه از همان ابتدا چنین موقعیتی دارند و تفاوتی بین کوچک و بزرگشان نیست. اما عمر ایشان به پایان نمی رسد و تا موقعی که برای بدنشان عارضه ای ایجاد نشود و مسموم یا به شهادت نرسند، از دنیا نمی روند. پس مرگ ایشان با تکامل نفسشان اتفاق نمی افتد. طبق اعتقاد شیعه تمامی ائمه و معصومان ایش از نور واحدند، اما چرا یکی زودتر از دنیا رفته و دیگری عمر طولانی تری داشته است؟ اگر دشمنان دسیسه نمی کردند و ایشان را به شهادت نمی رساندند، باز هم ایشان در همان عمر کوتاه از دنیا می رفتند؟ آیا تفاوت عمر ایشان از آن روست که نفسشان به تکامل نوسیده است؟

على النافي در نهج البلاغه در خطبهٔ معروف متقین دربارهٔ پرهیزگاران می فرماید:

«ولو لا الأجلُ الذی کتب الله علیهم لم تستقرَّ أرواحهم فی أجسادهم طرفة عین شوقًا

إلی الثواب وخوفًا من العقاب» (خطبهٔ ۱۹۳، ۳۰۳)؛ اگر مدت عمری که خداوند

برایشان مقرر داشته، نبود، به سبب شوقی که به پاداش نیک و بیمی که از عذاب روز

بازپسین دارند، چشم بر هم زدنی جانهایشان در بدنهایشان قرار نمی گرفت.

به نظر می رسد این کلام به ضمیمهٔ عبارات دیگر این خطبه حکایت از تکامل نفوس پرهیزگاران دارد. در عین حال که نفوسشان در سیر صعودی خود به اوج رسیده است، هنوز در بند ابدان خویش هستند و تا زمان مرگ که خداوند آن را مشخص کرده است، در بدنها باقی خواهند ماند. آن حضرت دربارهٔ خویش می فرماید:

ـ «سلونى قبل أن تفقِدونى سلونى عن طرق السماوات فإنّى أعرَفُ بها من طرق الأرض» (ابن شاذان قمي، ١٣۶٣: ٩٨).

ـ «لو كُشِفَ الغطاء ما ازددتُ يقينًا» (ديلمي، ١٤١٢: ١٢٤/١ و ٢١٢/٢).

۲. چرا انبیا و اولیای الهی با رسیدن به مرحلهٔ تجرد، مرگشان اتفاق نمی افتد؟ آیا پیامبر اسلام عَلَیْ الله علی النیلا در سن ۶۳ سالگی نفوسشان به تکامل نفس رسید و بدن را رها کرد؟ آیا ائمهٔ طاهرین نفوسشان در همان ابتدای حیاتشان به تجرد کامل نمی رسد؟ چگونه است که امام جواد النیلا در سن خردسالی از مدینه به طوس می آید و از درهای بسته می گذرد و بر بالین پدر حاضر می شود و یا در مجالس مأمون با بزرگان علم و قاضی القضات بغداد به محاجه می نشیند، اما نفسشان در این سنین به مرحلهٔ تکامل و



#### تجرد كامل نرسيده است؟

۳. تمام تلاش پیامبران و هدف ارسال ایشان هدایت انسانها به سوی خداوند است. ایشان توصیهٔ اکید دارند که انسانها قبل از مرگشان به تکامل برسند و رنگ الهی یابند. آیا پیامبران میخواهند انسانها را بمیرانند؟ آیا اصولاً هر یک از پیروانشان که به این مقام میرسند از دنیا میروند؟

۴. از اهداف مهم عرفان اسلامی مرگِ تمامی صفات و افعال و در نهایت خودِ انسانهاست، به این معنا که انسانها رنگ خویش را ببازند و رنگ الهی یابند و خود را از وابستگیهای دنیایی برهانند. در روایت مشهور آمده است: «موتوا قبل أن تموتوا» (مجلسی، ۱۴۰۳: ۹۵/۷۶۹). با از بین بردن شهوتها و امور خواستنی توسط انسان، مرگ اختیاری او اتفاق می افتد. اما مرگ به معنای جدایی نفس از بدن نیست.

۵. کسانی که نفس امارهٔ خویش را می میرانند و به درجاتی از تکامل می رسند و صفات رذیله را از خود دور می کنند و صفات زیبا را جایگزین آنها می نمایند، زندگی آرام و بدون دغدغهای را می گذرانند و در نتیجه، از عمر طولانی برخوردار می گردند. به راستی با کنار گذاشتن صفات زشت و اعتماد و توکل بر خداوند و از جیفهٔ دنیایی گذشتن، علاوه بر عمر با عزّت، عمری طولانی نیز نصیب فرد می شود. پر واضح است که استرسها و غم و اندوه انسان ناشی از حسادتهای گوناگون، طمعهای بی پایان، دلبستگیهای بی جا به ویژه به امور محدود و فانی دنیا و ... است که با قطع این علایق می توان مانع بسیاری از بیماریها گردید و در نتیجه، بر عمر خویش افزود. از این روست که در مناجات شعبانیه می خوانیم:

إلهى هب لى كمالَ الانقطاع إليك و أير أبصارَ قلوبنا بضياء نظرها إليك حتّى تَخرق أبصارُ القلوب حجبَ النور فتصلَ إلى معدن العظمة وتصير أرواحنا معلّقة بعزّ قدسك (قمى، ١٣٨٧. ٢٤٠).

## ۶. ارواح متوسطين چه سرنوشتي دارند؟

یکی از شاهکارهای ملاصدرا اثبات تجرد خیال است. یکی از مشکلاتی را که تجرد خیال حل می کند، قیامت و حشر انسانهایی است که نفسشان به مرحلهٔ تجرد کامل نرسیده است. در واقع، نفوس این انسانها که اکثریت قریب به اتفاق را شامل



می شود، پس از جدایی از بدن نه به تدبیر بدنهای دیگر می پردازند چنان که تناسخیه به آن معتقدند و نه به تدبیر افلاک و اجرام آسمانی مشغول خواهند شد، بلکه آنها نیز چون به تجرد برزخی رسیدهاند دیگر به بدن های مادی برنخواهند گشت، مگر جسم خودشان، آن هم در روز حشر. ملاصدرا به صراحت اعلام می کند:

«فهذه جنّة المتوسّطين والصالحين وتلك هي جنّة المقرّبين الكاملين» (صدرالدين شيرازي، الشواهد الربوبيه، ۱۳۶۰: ۲۵۲)؛ يعني اين بهشت متوسطين و صالحان است و آن بهشت مقربان و كاملان.

بنابراین، ملاصدرا اذعان دارد که برخی نفوس به تجرد کامل نرسیده و در عین حال، نفوسشان از بدنها جدا گشته و از دنیا رفته اند.

۷. تجربه: آنچه در بیرون مشاهده می شود و در عالم واقع بیرونی وجود دارد این است که انسانها به دلیل مشکلات جسمانی می میرند. حتی افراد پیر نیز در صورتی که مطابق قواعد و قوانین طبیعی که پزشکان توصیه می کنند عمل کنند، بیشتر زندگی می کنند.

۸. در صورتی که مرگ را اعراض نفس از بدن به دلیل عدم احتیاج به آن بدانیم، پس هرگز به چنین بدنی نیاز ندارد و دیگر به آن بازگشت نمی کند. در این صورت، تفرقهای ایجاد نشده است تا خداوند دو مرتبه آن دو را به هم برساند، این در حالی است که قرآن می فر ماید:

﴿ كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللهِ وَكُنْتُمْ أَمُوالتَّافَأَ حَيَاكُمْ ثُمُّ يَّيْتُكُمْ ثُمُّ يُّكِيكُمْ ثُمُّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ (بقره / ٢٨)؛ چگونه خدا را منكريد؟ با آنكه مردگاني بوديد و شما را زنده كرد، باز شما را مي ميراند، باز زنده مي كند، آنگاه به سوى او بازگردانده مي شويد.

### ابن عربی در الفتوحات المكيه در پايان آيه مینويسد:

یعنی شما متفرق بودید و هر جزئی در بخشی از عالم قرار گرفته بود و خداوند شما را گرد آورد و زنده کرد و سپس می میراند؛ یعنی شما را برمی گرداند و از ارواح جدا می شوید و صورتهای اجسامتان از هم جدا می گردد. سپس حیات دنیایی به شما می دهد و بعد از مفارقت از دنیا به سوی خداوند برمی گردید (بی تا: ۲۴/۳).

9. یکی از دلایل ملاصدرا بر رد جدایی نفس از بدن به دلیل تباهی و فساد بدن آن است که دوام و استمرار جسم با تبدّل و امداد فوقانی از سوی خداوند امکانپذیر است.



(صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۱۹۸۸). این امر در حالی است که هرچند جسم با تبدّل استمرار می یابد، باز هم از آن رو که جسم است نامتناهی نیست و در نهایت به پایان می رسد. دربارهٔ امداد فوقانی الهی نیز باید گفت که امام صادق البالا فرمود:

«أبى الله أن يَجرى الأشياء إلّا بأسباب فجعل لكلّ شيء سببًا وجعل لكلّ سبب شرحًا...» (كليني، ١۴٠٧: ١٨٣/١)؛ خدا خوددارى فرمود كه كارها را بدون اسباب فراهم آورد پس براى هر چيزى سبب و وسيلهاى قرار داد و براى هر سبب شرح و گشايشى مقرر داشت.

بنابراین، امداد الهی در حدود قوانین طبیعی اتفاق میافتد و خارج از آن نیست. پس اگر ماده محدود و متناهی است، لاجرم نفس از آن جدا می شود. گاهی این جدایی به دلیل وضعیت مادهٔ بدن زودتر و گاهی دیرتر تحقق می یابد. بنابراین، امداد غیبی الهی نمی تواند برای همیشه و برای همهٔ بدنها اتفاق افتد؛ چه این امر خلاف حکمت الهی است.

نکتهٔ دیگر اینکه انسانهای فراوانی را میبینیم که هرگز به تکامل نمیرسند. آنان که نفوسشان به حد نهایی میرسد بسیار اندکاند. ملاصدرا خود در آثار گوناگون بر این نکته تأکید دارد که اکثر انسانها به حد نهاییِ تکامل نمیرسند. برای نمونه، برخی عبارات وی در این باره چنین است:

- ۱. اکثر مردم تنها امور و اسبابی را می شناسند که برای یکی از حواس پنجگانه کشف شده باشد. از این رو، همت ایشان به دنیا و اهداف و لذتهای دنیوی محدود شده است (صدرالدین شیرازی، ۱۳۶۳: ۱۵۱).
- ۲. اکثر مردم در قید اجسام و در زنجیرهای وابستگیها قرار گرفتهاند و در زندان شهوتهایشان محبوس اند. همانا کسی بر احوال ملکوت آگاه می شود که روحش از باطن دنیای پایین خارج شده باشد (همان: ۳۳۶).
- ۳. نفوس اکثر مردم در همین اجسادِ حیوانی محصور است، همچون جنینهایی که در شکم مادرانشان جای گرفتهاند (همان: ۳۳۹).
- ۴. دانش انسان به ذات خود و به آنچه برای ذاتش حاصل می شود، در ابتدای حیات قوه و استعداد علم به ذات خود و به همهٔ آنچه غیر ذاتش است، می باشد. در این حالت آنچه بالفعل برای او وجود دارد چیزی جز جوهر حس و محسوس بالفعل یا خیال و متخیّل بالفعل نیست. (کنایه از اینکه این ها هرگز به مقام عقلی نمی رسند) و



مرتبهٔ اکثر مردم همین مقام است (همان: ۵۱۷).

۵. اكثر مردم غير خدا را مى پرستند چنان كه خداوند مى فرمايد: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكُثُرُ هُمُ اللهِ إِللَّهِ إِللَّهِ إِللَّهِ أَمْ مُشْرِكُونَ ﴾ (يوسف/ ۱۰۶)؛ ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ﴾ (نساء/ ۱۳۶؛ همو، السرار اللهِ إلله وَرَسُولِهِ ﴾ (نساء/ ۱۳۶؛ همو، السرار اللهِ إلله وَرَسُولِهِ ﴾ (نساء/ ۱۳۶؛ همو، السرار الله إلله وَرَسُولِهِ ﴾ (نساء/ ۱۳۶).



۶. نفس ناطقه با شرف و بزرگی که دارد، به همراهِ عالم خود در سعادت دائمی خویش است. این نفس از روح الهی دمیده شده است و در اکثر مردم وجود ندارد (همان: ۳۳۱).

۷. هر کس دربارهٔ بدن انسان و مراتب دگرگونی هایش اندیشه کند که چه سان هر چه بدن ضعیف می گردد، نفس تقویت می شود و هر چه نفس از ابتدای بلوغ تا سن پیری درجات کمال را می پیماید، بدن رو به اضمحلال می نهد، به طور یقینی درمی یابد که بر حسب غریزه، نفوس متوجه عالم دیگری است که محل رجوع و منتهای اوست، اگرچه اکثر مردم از این توجه عقلی و سلوک اخروی غافل اند (همو، ۱۳۵۴: ۳۲۱).

۸. نشئهٔ دنیایی بر اکثر مردم غالب گشته است و غفلت و فراموشی از امور قیامت و احوال باطن ایشان را فرا گرفته است. اما عرفای الهی کسانیاند که از روی یقین، به ادراک حقایقِ نشئهٔ آخرت و مشاهدهٔ عقلی رسیدهاند، پس با رفع حجابها به هنگام مرگ بر کشف و روشنی شان افزوده نمی گردد، نه یقینی و نه شناختی (همان: ۴۴۱).

9. در اسرار الآیات در توضیح آیهٔ ﴿وَنَفَخَ فِیهِ مِنْ رُوحِهِ﴾ (سجده/ ۹) دربارهٔ لفظ روح آمده است: در این آیه مراد از روح، روح عِلوی الهی است نه روح بشری نفسانی. سپس به روح خداوند اشاره می کند که این روح مستحق ملاقات خداوند است و آن در افراد اندکی از مردم یافت می شوند، از این رو فرمود: ﴿قَلِیلاً مَاتَشُکُرُونَ﴾ (سجده/ ۹) ﴿بَلُ هُمُ اللهُ وَرَبِّ مُمَافِرُونَ﴾ (سجده/ ۹) ﴿ بِلُ هُمُ اللهُ وَرَبِّ مُمَافِرُونَ﴾ (سجده/ ۹) و این حال اکثر مردم است (۱۳۶۰: ۱۳۲).

۱۱. آیا عمر نوح نبی الیا که طولانی گشته است از آن روست که نفس ایشان به مرتبهٔ تکامل نرسیده است؟ به ویژه آنکه او از پیامبران اولوالعزم است!

توصیههای پزشکی در روایات ائمه الهی در باب سلامتی بدن و تن برای چیست؟ آیا غیر از این است که می خواهند تا آنجا که ممکن است نفس در صدد بهره مندی از بدن برآید و هر چه می تواند خود را قوی گرداند.

۱۲. مرگ ضروری و مرگ اختیاری $^{'}$ 

به نظر می رسد در کنار این دو نوع مرگ، مرگ دیگری نیز باید ترسیم شود و آن مرگ اختیاری است؛ یعنی فرد در حالی که در همین جهان مادی سیر می کنـد و در کنـار بدن و جسم مادی خویش است بمیرد. با این مردن اعراض نفس از بدن انجام می شود، البته برای خدمت به خلق خدا و عبادت بیشتر حق. وقتی این بدن در کنار اوست به حیات دنیایی خویش ادامه می دهد و پس از مرگ و جدایی از بدن هیچ اتفاق جدیدی برایش رخ نمی دهد، در واقع جدایی از بدن امر تازهای نیست. قرآن از چنین افرادی اين گونه ياد مىكند: ﴿لَا يَذُوقُونَ فِيهَا الْمُؤتَ إِلَّا الْمُؤتَةَ الْأُولَى وَوَقَاهُمُ عَذَابَ الْجَجِيمِ﴾ (دخان/ ۵۶).

سيدحيدر آملي در كتاب المقدمات من نص النصوص در قاعدهٔ هفتم در تطبيق عالم صورى با عالم معنوى مىنويسد:

ييامبر عَرِيلَ في موده است: دنيا بر اهل آخرت و آخرت بر اهل دنيا و هر دو بـر اهـل الله حرام است، بمیرید قبل از آنکه میرانده شوید. این دو اشاره بر رهایی و جدا شدن انسان از تمامی وابستگیها دارد؛ زیرا مرگ قبل از مرگ، همان مرگ ارادی است. مرگ ارادی ترک ماسویالله و انقطاع به سوی حق است؛ زیرا این مرگ موجب بقای سرمدی و حیات طیبهٔ ابدی در بهشت صوری و معنوی است. عرفا گفتهاند که با اراده بمیر تا به صورت طبیعی زنده شوی (۱۳۵۲: ۳۲۰).

آیا امکان اعراض نفس از بدن در همین دنیا وجود ندارد؟ به تعبیر دیگر، آیا نمی شود انسان در حالی که با همین بدن مادی است بمیرد و به ملاقات پروردگارش نائل شود؟ ابن عربی در باب ۳۵۱ الفتوحات المكیه تحت عنوان بازگشت اختیاری به

مرگ اختیاری یا ارادی عبارت است از سیر تکاملی نفس که در آن نفس اماره و هواهای نفسانی بـه طـور کامل از بین میرود و شهوتهای گوناگون انسان قلع و قمع میشود (سبزواری، ۱۳۷۲: ۴۳۰) در حالی که تدبیر نفس نسبت به بدن همچنان ادامه دارد و انسان در عالم دنیا زندگی می کند. حدیث معروف ييامبر ﷺ: «موتوا قبل أن تموتوا» (مجلسي، ١٤٠٣: ٥٩/۶٩) به هر دو مرگ اشاره دارد: اولمي بـه مـرگ اختیاری و دومی به مرگ ضروری.



۱. مرگ ضروری یا همان مرگ طبیعی عبارت است از جدایی نفس از بدن به طوری که نفس تدبیر بدن را از دست میدهد و پس از مدتی بدن متلاشی و به خاک تبدیل می شود. این مرگ شامل همهٔ انسانهاست. قرآن به صراحت اعلام مي دارد: ﴿إِنَّكَ مَيُّتُ وَإِنَّهُمَ مِّتُّونَ ﴾ (زمر / ٣٠)؛ بي ترديد نهايت كار تو مردن و نهایت کار ایشان هم مردن است.

## خداوند (الرجوع الاختياريّ إلى الله يشكر عليه العبد) مي كويد:

خداوند عزیز و جلیل می فرماید: ﴿وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ الْأَمْرُكُلُهُ ﴾. حال که این مطلب را دانستی (بازگشت حتمی همهٔ جهان به خداوند) پس با حالت اختیار به سوی حق برگرد و با حالت اضطرار و مجبوری به سوی او برنگرد؛ چرا که ناچار باید به سوی خداوند رجعت کنی و حتماً باید او را ملاقات نمایی، چه این ملاقات را دوست بداری و چه از آن خوشت نیاید؛ زیرا خداوند تو را ملاقات می کند با همان صفتی که داری؛ یعنی اگر دوستدار ملاقات حق هستی او نیز دوستدار دیدار توست و اگر از دیدن او تنفر داری او نیز از ملاقات تو متنفر است. پس در خود دقت کن ای دوستدار خدا.

#### ابن عربی سپس می افزاید:

به تحقیق دانستیم که لقای پروردگار با مرگ انجام میشود و معنای مرگ را نیز دانستیم. پس در زندگی دنیایی به سوی آن شتاب می کنیم و در حالی که در حیات دنیایی هستیم از تمامی تصرفات و حرکات و افعال و اراده هایمان می میریم [یعنی ما افعال و اراده هايمان را در افعال و ارادهٔ حق فاني مي بينيم، آنچه در اين حال ديده مي شود حق است نه چيز ديگر، چنان که خداوند خطاب به مسلمانان و پيامبر عَيْلِاللهُ در جنگ بدر می فرماید: «شما آنها را نکشتید، بلکه خداوند آنها را کشت و تو تیرانداز نبودی بلکه خداوند تیرانداز بود» (انفال/۱۷)]. پس آنگاه که مرگ در زندگیمان ظاهر شد، خدا را ملاقات می کنیم، او نیز ما را می بیند. همان زندگی که هرگز از ما زائل نمی شود و با آن حیات، ذات و جوارح و تمامی اجزای ما تسبیح می کنند. در این صورت برای ما حکم کسی که خدا را از روی محبت و اشتیاق ملاقات مي كند وجود دارد. بنابراين، اگر مرگ معمولي ما كه در بيان عامهٔ مردم وجود دارد، بیاید و حجاب جسمانی ما برطرف شود، حال ما هیج تغییری نمی کند و بریقینی که قبل از جدایی از بدن بر آن بودیم افزوده نمی گردد. پس ما غیر از مرگِ اوّلی مرگ دیگری نداریم و این همان مرگی است که در حیات دنیایی برای ما رخ داده بود و پروردگار ما، ما را از عذاب دردناک مبرا کرد، چنان که خداوند مى فرمايد: ﴿فَضُلَّا مِنْ رَبِّكَ ذَلِكَ هُوالْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ (دخان/ ٥٧)؛ ﴿ اين بخششي است از جانب پروردگار تو. این است همان کامیابی بزرگٰ». علی البالد نیز می فرماید: «اگر پردهها کنار روند بر یقینم هیچ چیز افزوده نمی شود».

## ابن عربی در ادامه میافزاید:

هر کس به سوی خداوند چنین بازگشتی داشته باشد، خوشبخت و سعید است و با

<11F>

بازگشت اضطراری و حتمی به سوی خداوند چیزی را احساس نمی کند؛ چرا که برای او اتفاقی میافتد که او در آن نزد خداوند حاضر است. تنها چیزی که با مرگ برای وی اتفاق میافتد این است که نفسی که نزد حق بود و در همان حال تدبیر جسم را نیز بر عهده داشت، اکنون تدبیر جسم را رها می کند و با حق تعالی با همان حالش باقی میماند، در این صورت جسم به اصل خویش که خاک است برمی گردد. پس از خانهای که در آن ساکن بود کوچ می کند و نزد خداوند در قرارگاه صداقت تا روز قیامت قرار می گیرد (بیتا: ۲۲۳/۳).

آیا می شود که نفوس تمامی انسانها به مرگ اخترامی و غیر طبیعی از دنیا بروند؟ شگفتانگیز است که دانش بزشکی تلاش می کند تا برای انسانها بدنهای سالمی ایجاد کند و از این طریق مسیر طبیعی زندگی آنها را طولانی تر سازد و عمرشان را بهبود بخشد. آيا اين ديدگاه با اين اصل فلسفي كه مي گويد: «اعلم أنّ الأصول الحكميّة دالّة على أنّ القسر لا يدوم» (صدرالدين شيرازي، ١٩٨١: ٣۴٧/٩)، منافـات نـدارد؟ این اشکال را دربارهٔ امام زمان عِللنظ نیز می توان مطرح کرد.

## مقامات انسانها

آیا انسانها در تحصیل تکامل و قرب الهی متساوی هستند یا اینکه درجات متفاوتی دارند؟ آیا می شود برای اعراض نفس از بدن سن خاصی را تعریف کرد؟ آیا نیستند کسانی که ره صد ساله را یک شبه طی کردهاند؟

ابن عربی در الفتوحات المكیه برای عارفان و هر یک از مقامات و اوصافشان مراتب و درجاتی را بیان می کند؛ برای نمونه آنجا که دربارهٔ جهاد در راه خداوند صحبت مى كند دربارهٔ درجات اهل الله مى نويسد:

اهل الله ملامیه و عارفان هستند و هر یک از ایشان به دو گروه تقسیم می شوند: اهل ادب و وقوف عند حد، و اهل انس و وصال (بيتا: ١۴٨/٢).



۱. ملامیه کسانی اند که در مقام ولایت در عالی ترین درجه قرار گرفته اند؛ درجه ای که بالاتر از آن تنها درجهٔ نبوت است. این مقام، مقام «قرب در ولایت» نامیده می شود (ابن عربی، بی تا: ۱۸۱/۱). نیز اینان اهل طریقت هستند (همان: ۱۶/۲).

ملاصدرا نيز در آخرين فصول سِفر چهارم الاسفار مراحل و درجات سلوک الى الله را هفت مرحله مى داند:

١. سالک با قدم ايمان و نور عرفان ابتدا افعال خود را از خود نفي مي كند.

۲. سپس از خود اختیار را نفی می کند و اراده ای جز فرمان الهی و پیامبرش نمی شناسد. در نتیجه:

۳. به قضای الهی رضایت می دهد و مقام رضا را می یابد.

۴. بعد از این از خود قدرت را نفی می کند. در نتیجه:

۵. سالک به مقام توکل میرسد. سپس:

٤. صفت علم را از خود نفى مى كند.

۷. در آخرین مرحله، وجود خود را نفی می کند و خود را در وجود حق که همهٔ اشیا را ایجاد کرده است، مضمحل می بیند. در این مرحله سالک به مقام اهل فنای در توحید می رسد. اینان در قرآن کسانی اند که خداوند به ایشان نعمت داده است و از زمرهٔ پیامبران و صدیقان و شهدا و صالحان به شمار رفته اند. این، نهایتِ درجات سالکین الی الله است که با قدم ایمان و نور عرفان گام می نهند (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۳۷۶-۳۷۴/۹).

بدین ترتیب نمی توان برای انسان حدی را فرض کرد که با رسیدن به آن، سیر الی الله به یایان می رسد؛ چرا که خداوند نامحدود است.

## تمثيل رابطهٔ نفس و بدن

ملاصدرا رابطهٔ نفس و بدن را همچون باد و کشتی میداند. وی این مثال را در کتابهای الاسفار (۱۹۸۱: ۹۲۸) و المظاهر الالهیه (۱۳۸۷: ۲۵۸)

#### ۱۰۰) آورده است. در الاسفار می گوید:

مثال بدن انسان در این عالم همچون کشتی است که آلات محکم و استواری دارد و در دریا به همراه قوا و کارگرانی که در آن هستند، به فرمان الهی جاری است. پس همان طور که وقتی نسیمی که نسبتش به کشتی همچون نسبت نفس به بدن است باز ایستد، کشتی هم پیش از آنکه چیزی از ارکان و پایههایش از کار افتد و یکی از ابزارش مختل گردد، می ایستد. بدن انسان هم این گونه است؛ یعنی وقتی که نفس از آن جدا شود، حس و حیاتی که در مثال ما به منزلهٔ حرکت کشتی اند معطل می مانند،



اگرچه چیزی از مواد و اعضای بدن نابود نشده، جز رفتن روحی که به منزلهٔ نسیم و باد برای کشتی است. روشن است که باد و نسیم جزء جوهر کشتی نیست، بلکه حرکتِ کشتی تابع حرکت آنهاست. کشتی حامل باد نیست بلکه باد حامل کشتی است و به فرمان الهی حرکتش می دهد و به نام الهی می ایستد و هیچ یک از کشتی و کشتی سواران توان بازگرداندن باد را پس از رفتنش ندارند. روح و دمیدنش نیز این گونه است؛ یعنی روح از جوهر بدن نیست و بدن حامل روح نمی باشد و هیچ یک از قوا و کیفیات مزاجی توان بازگردانیدن نفس را ندارد. طبق این مثال، حیاتِ بدن و حرکتش تابع نفس اند، نه نفش تابع آن دو.

او دربارهٔ تفاوت مرگ طبیعی و اخترامی (ناگهانی) با توجه به مثال فوق می نویسد:
تفاوت مرگ طبیعی و اخترامی چنین است که چون دانستی نابودی کشتی به دو دلیل
می تواند باشد: یا از باب خرابی وسایل آن یا به دلیل از میان رفتن شالودهاش به گونهای
که آب به درون آن رخنه کند و مسافران را در صورت بی توجهی به آن غرقه سازد،
همین گونه است نابودی بدن و اضمحلال قوای آن به دلیل غلبهٔ یکی از طبایع که
ناشی از غفلت و بی توجهی صاحب آن است.

## نقد تمثيل

مثال باد و کشتی که ملاصدرا آن را مطرح می کند و تمثیلی برای نفس و بدن می آورد، مثال خوبی نیست؛ چرا که نفس در همین بدن رشد و نمو می کند و از طریق افعالی که انجام می دهد به سعادت یا شقاوت نائل می آید، لذتها و دردها را از طریق بدن در یافت می کند. بر طبق نظر ملاصدرا به میزانی که نفس قوت پیدا می کند، بدن ضعیف می شود، یعنی هر چه نفس قوی تر باشد بدن در مقابل آن رام تر است. در این تمثیل، باد هیچ تکاملی از به حرکت در آوردن کشتی به دست نمی آورد و اصولاً برای وجود خود نیازمند کشتی نیست، در حالی که نفس برای ایجاد و رشد و تکامل نیازمند بدن است. از این رو، نمی توان مثال فوق را تمام دانست، اگرچه در مثال مناقشه نیست. به نظر می رسد مثال معروف حکما که رابطهٔ نفس و بدن را همچون پادشاه و شهر و یا ناخدا و کشتی گرفته اند، دقیق تر است؛ زیرا ناخدا به کشتی نیازمند است تا به هدف خود که حمل کالا و مسافر است بیردازد. کشتی نیز به ناخدا نیازمند است تا در مسیر



تندبادها به صخرهای برخورد نکند و یا در گل فرو نرود. بدیهی است نقص در هر یک باعث دور شدن از هدف و یا به طور کلی گمراهی و تباهی است.



## جهات برتری مثال ناخدا و کشتی

1. ناخدا نحوهٔ استفاده از کشتی را آموزش می بیند. نفس انسان نیز امکانات بدن را می شناسد و می فهمد که از هر یک چگونه و در کجا باید بهره مند شد. از این رو، کسانی که آگاهی نسبت به بدن ندارند بیشتر دچار مشکل می شوند.

۲. ناخدا مسیرهای حرکت و اهداف خود را قبل از به کارگیری کشتی تعیین می کند و سپس کشتی را در مسیرهای خاصی که هدفش را تحقق می بخشد به حرکت و امی دارد. نفس نیز با تعالیم انبیا مسیر حرکت و سیر تکاملی خود را در می بابد و سپس بدن را در همان مسیر به حرکت در می آورد. او با کنترل چشم، گوش، دست، پا و تمامی اعضا و جوارح به هدف خود می رسد.

۳. ناخدا تا وقتی کشتی سالم است و به کار می آید از آن بهره می برد. همین که قابل استفاده نباشد آن را رها می کند. نفس نیز تا وقتی بدن می تواند آن را در مسیر اهدافش کمک کند از آن بهره می گیرد و همین که ناتوان و از کار افتاده شد آن را وامی نهد.

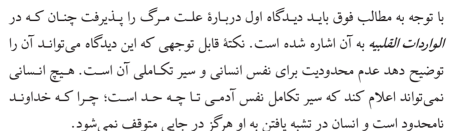
۴. ناخدا با هدایت کشتی، مهارت می یابد و تجربه می اندوزد و قوت می گیرد. نفس نیز با اعمال محدودیت ها بر بدن به توانمندی مد نظرش می رسد و تکامل می یابد.

۵. ناخدا در رسیدن به هدف به کشتی نیاز دارد و کشتی در مدیریت درست و صحیح به ناخدا نیازمند است. نفس نیز به بدن نیاز دارد تا استکمال نظری و عملی یابد و بدن نیز به مدیر لایق نیازمند است تا بهرهٔ بیشتری از دنیا ببرد و سلامتی خود را حفظ کند.

۶. ناخدا در سختی ها و گرداب های سفر همراه کشتی است و مانع نابودی آن می شود. نفس نیز در همهٔ احوال، بدن را رها نمی کند و می کوشد به آن آسیبی نرسد.

۷. هر قدر کشتی امکانات بیشتری داشته باشد و بار بیشتری حمل کند، ناخدا بیشتر سود می برد. نفس نیز هر اندازه توانِ علمی و عملیاش از طریق بدن بیشتر باشد متکامل تر می شود؛ مثلاً بدنِ کور و کر مانع بخشی از علومی می شود که نفس می توانست از آنها بهره مند شود.

## نتيجهگيري



ملاصدرا در رسالهٔ الواردات القلبية في معرفة الربوبيه مي كويد:

روح جسمانی مَرکبی است برای تصرّفات نفس انسانی که با اجازهٔ خداوند، درّاک و فعال است (کنایه از حیات داشتن؛ زیرا موجود حیّ موجودی است که درّاک و فعال است). محل طلوع آن خداوند است و محل غروب آن نیز. نفس تا زمانی که بدنِ فاسدشونده و فناپذیر قابلیت تصرفات آن را دارد، در بدن تصرف می کند و هنگامی که این قابلیت از بین برود از نفس خالی می شود و به خاطر خرابی خانه، نفس جدا می گردد (صدرالدین شیرازی، ۱۳۰۲: ۹۲۵).

جان قصد رحیل کرد گفتم که مرو گفتا چه کنم خانه فرو می آید پر واضح است که این تعابیر به همان دیدگاه معروف اشاره دارد که علت مرگ خرابی و فساد بدن است. غزالی در احیاء علوم الدین مرگ را تنها به تغییر حالت معنا کرده است و معنای جدایی روح از جسد را انقطاع تصرف روح در جسد با خارج شدن آن از اطاعت از نفس می داند. وی می نویسد:

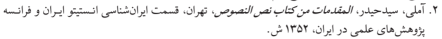
اعضا ابزارهایی برای روحاند تا از آنها استفاده کند. آدمی با دست می گیرد، با گوش می شنود، با چشم می بیند و با قلب حقیقتِ اشیا را می یابد (بی تا: ۱۸۱/۱۵).

وی تعطیلی جسد را با مرگ، شبیه تعطیلی برخی از اعضای بدن می داند که مدتی طولانی به خاطر فساد مزاجش مریض شده است و یا به دلیل گرفتگیِ اعصاب، روح در آن نفوذ ندارد. بنابراین، روح عالِم و عاقل و مُدرِک باقی است و اعضای دیگر را به کار می برد، در حالی که برخی از آنها از آن سرپیچی کرده اند. مرگ عبارت است از سرپیچی تمامی اعضای بدن از روح؛ چرا که تمامی اعضای بدن ابزارهای روح اند و روح آنها را به کار می بندد (همان: ۱۸۲/۱۵).



#### كتابشناسي





- ٣. ابن شاذان قمى، ابوالفضل، الفضائل، چاپ دوم، قم، رضى، ١٣٤٣ ش.
  - ۴. ابن عربي، محى الدين، الفتوحات المكيه، بيروت، دار صادر، بي تا.
- ۵. اخوان الصفا، رسائل اخوان الصفاء و خلان الوفاء، بيروت، الدار الاسلاميه، ١٤١٢ ق.
- بلخی (مولوی)، جلالالدین محمد، مثنوی معنوی، تحقیق و تصحیح توفیق سبحانی، تهران، وزارت ارشاد اسلامی، ۱۳۷۳ ش.
  - ٧. ديلمي، حسن بن محمد، ارشاد القلوب الي الصواب، قم، الشريف الرضي، ١٤١٢ ق.
- ۸. سبزواری، حاج ملاهادی، شرح الاسماء الحسنی، تحقیق و تصحیح نجفقلی حبیبی، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۷۲ ش.
- ٩. صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم، اسرار الآیات و انوار البینات، مقدمه و تصحیح محمد خواجوی،
   تهران، انجمن اسلامی حکمت و فلسفهٔ ایران، ۱۳۶۰ ش.
- 1. همو، الحكمة المتعالية في الاسفار العقلية الاربعه، چاپ سوم، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٩٨١ م.
- همو، الشواهد الربوبية في المناهج السلوكيه، تصحيح و تعليق سيدجلال الدين آشتياني، چاپ دوم، مشهد، المركز الجامعي للنشر، ۱۳۶۰ ش.
- ۱۲. همو، المبدأ و المعاد، تصحيح سيدجلال الدين آشتياني، تهران، انجمن حكمت و فلسفة ايران، ١٣٥٤ش.
- ۱۳. همو، المظاهر الالهية في اسرار العلوم الكماليه، مقدمه و تصحيح و تعليق سيدمحمد خامنه اي، تهران، بنياد حكمت صدرا، ۱۳۸۷ ش.
- ۱۴. همو، الواردات القلبية في معرفة الربوبيه، رسالة پنجم از «مجموعة الرسائل التسعه»، تهران، چاپ سنگي، ١٣٠٢ ق...
- ۱۵. همو، مفاتيح الغيب، مقدمه و تصحيح محمد خواجوي، تهران، مؤسسهٔ تحقيقات فرهنگي، ۱۳۶۳ ش.
- 16. غزالى، ابوحامد محمد، احياء علوم الدين، تحقيق و تصحيح عبدالرحيم بن حسين حافظ عراقى، بيروت، دار الكتاب العربي، بي تا.
- ۱۷. قمی، شیخ عباس، کلیات مفاتیح الجنان، ترجمهٔ مهدی الهی قمشهای، چاپ چهارم، قم، طوبای محبت، ۱۳۸۷ ش.
- ۱۸. کلینی، محمد بن یعقوب، الکافی، تحقیق و تصحیح علی اکبر غفاری و محمد آخوندی، چاپ چهارم، تهران، دار الکتب الاسلامیه، ۱۴۰۷ ق.
  - 19. مجلسي، محمدباقر، بحارالانوار، چاپ دوم، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٤٠٣ ق.
- ورّام بن ابی فراس، مسعود بن عیسی، مجموعهٔ ورّام، آداب و اخلاق در اسلام، ترجمهٔ محمدرضا عطایی، مشهد، بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی، ۱۳۶۹ ش.

