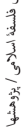
# كيفيت تعامل معرفت عقلي و عرفاني در معرفتشناسی صدرا\*

🗆 على حقّى 🗆 🗆 سیده سمیه حسینی ٔ

#### چکیده

معرفت عقلی و عرفانی تفاوتهایی در روش رسیدن به معرفت دارند؛ یکی از استدلال عقلی بهره می گیرد و دیگری از شهود و مکاشفه. با این حال، این دو جدا از هم نیستند و با یکدیگر تعامل دارند. از نگاه صدرا مجرد شهود بدون برهان کافی نیست و از طرفی آنچه راوی با برهان بدان دست یافته بود، با چشم شهود مكاشفه كرده است. از سويى، عقل از دريافت كنه حقيقت اشيا ناتوان است و با عرفان می توان به دریافت آن نائل شد. از سوی دیگر، عقل خالص منکر کشف و شهود نیست و برای کشف درست از نادرست می تواند ملاک و معیار باشد. به نظر می رسد معرفت شناسی صدرایی در همهٔ حوزه های آن در هم تنیدگی زیادی با مسئلهٔ وحدت عاقل و معقول دارد. ملاصدرا با تلفیق این نظریه با اشتداد

۲. دانشجوی دکتری حکمت متعالیه پردیس بین الملل دانشگاه فردوسی مشهد (نویسندهٔ مسئول) .(somauehhoseuni@yahoo.com)





<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۲/۹/۲۷ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۳/۳/۲۹.

۱. دانشیار دانشگاه فردوسی مشهد (haghi@ferdowsi.um.ac.ir).

وجودشناختی نفس در فرایند حرکت جوهری، مدعی وجود تعامل حداکثری بین معرفت عقلی و شهودی است.

**واژگان کلیدی:** معرفت عقلی، معرفت عرفانی، علم حصولی، علم حضوری، ملاصدرا.

#### مقدمه

یکی از مباحث تأمل برانگیز در حکمت متعالیه پیوند میان معرفت عقلی و عرفانی است. آیا میان این دو رابطهٔ تساوی برقرار است یا رابطه ای حداکثری؟ آنچه با دقت در مبانی صدرا همچون اصالت وجود، تشکیک وجود، اشتداد، حرکت جوهری و... به دست می آید ما را بدین نکته رهنمون می سازد که تعامل زیادی بین این دو معرفت وجود دارد.

به نظر می رسد معرفت شناسی صدرایی در همهٔ حوزه های آن در هم تنیدگی بسیاری با مسئلهٔ وحدت عاقل و معقول دارد. ملاصدرا با تلفیق این نظریه با اشتداد وجود شناختی نفس در فرایند حرکت جوهری، مدعی وجود تعامل حداکثری بین معرفت عقلی و شهودی است.

در این جستار پس از بیان مقدماتی دربارهٔ معرفت و ابزارهای رسیدن به آن، به طور مفصل دربارهٔ معرفت عقلی و عرفانی سخن خواهیم گفت و تعامل این دو معرفت را در فلسفهٔ صدرایی تبیین خواهیم کرد.

## معرفت در لغت و اصطلاح

معرفت در لغت به معنای علم است. برخی لغتشناسان علم و معرفت را مترادف و برخی دیگر آن را نوعی خاص از علم شمردهاند (دهخدا، ۱۳۳۷: ۲۱۰). برخی معرفت را دانشی میدانند که از طریق حس به دست می آید و برخی معرفت و عرفان را از مصدر «عرف» به معنای سکون و طمأنینه دانستهاند؛ بدان معنا که اگر انسان چیزی را نشناسد از آن وحشت دارد و احساس سکون و آرامش نسبت به آن نخواهد یافت (ابن فارس بن زکریا، ۱۴۰۴، ۲۸۱).

ابن منظور معرفت را به معنای شناخت میداند و آن را مرادف با علم و عرفان می شمارد (۱۴۰۸: ۲۳۷).



معرفت در دیدگاه معرفتشناسان غربی معاصر به معنای بـاور صـادق موجّـه اسـت' (فعالی، ۱۳۷۷: ۲۲). البته برخی این تعریف را به ارسطو و سقراط نسبت می دهند؛ برای مثال این سینا این تعریف را در برهان شفا به سقراط نسبت می دهد<sup>۲</sup> (۱۳۷۳: ۳۷۳ و ۳۷۶). ملاصدرا نيز مي گويد:

از نظر برخی معرفت، ادراکِ جزئیات و علم ادراک کلیات است. نیز برخی معرفت را به معنای تصور، و علم را تصدیق می دانند و عده ای می گویند: کسی که چیزی را ادراک کرد اثری از آن در نفس او حاصل می شود و چون مجدد آن را درک می کند به معرفت نائل مي شود به شرط آنكه بداند كه اين همان است كه اول درك كرده بود (سجادی، ۱۳۷۹: ۴۶۳).

### سبر تاریخی

بحث از عقل و اعتبار آن سابقهای دیرینه دارد. از منظر پارمنیدس و پیروانش تنها راه معتبر شناخت، عقل است که با آن می توان حقایق و یدیده های جهان را شناخت (کایلستون، ۱۳۶۸: ۲/۱۱-۶۲؛ لوبن، ۱۳۵۱: ۵۸\_۵۷).

افلاطون نیز این مسئله را بررسی کرده و صرفاً بر اعتبار عقل و ادراک کلیات پای فشرده است (کایلستون، ۱۳۶۸: ۱۷۱/۱-۱۹۲).

ابن سینا در تفکر مشاییاش به رئالیسم خام ارسطویی معتقد است و احساس را اساس معرفت می داند. به گمان وی بدون ادراک حسی هیچ معرفتی برای انسان حاصل نمی شود (۱۹۷۳: ۲۳). به نظر می رسد این سخن از همان اندیشهٔ ارسطویی که «من فَقَدَ حسًّا فَقَدَ علمًا» بركرفته شده است.

روش سهروردی روش عرفان ـ استدلال است؛ بدان معنا که وی هم بر مجاهده و تهذيب نفس تأكيد مي كند و هم به استدلال فلسفى پايبند است. وي در مقدمه حكمة الاشراق مي نويسد: «وكتابنا هذا لطالبي التألّه والبحث وليس للباحث الذي لم يتألّه أو لم يطلب التألُّه فيه نصيب» (١٩٧٧: ١٢/٢). شيخ اشراق شناخت را از دو طريق ممكن مي داند:



<sup>1.</sup> Knowledge justified true belief.

۲. «العلم هو اعتقاد غیر قابل للزوال». این تعریف، تعبیری دیگر از همان معنای معرفت در نزد معرفت شناسان غربي است كه علم باور صادق موجّه است.

الف) طریق معمولی که در آن امور محسوس ادراک می شوند و سپس عقل به کمک عقل فعّال صورتهای معقول را از آن تجرید می کند. ادراک حسی و عقلی این گونه است.

ب) طریق عالی که در آن، عقل پس از تجرد نفس از بدن به مشاهده می پردازد. موضوع این شناخت انوار مجردی است که با ادارک حسی یا عقلی درک نمی شوند و فقط از طریق اشراق حضوری به دست می آیند (۱۹۷۷: ۴-۵). به عبارت دیگر، تجرید، لازمهٔ به دست آوردن مفاهیم کلی عقلی، و تجرد، لازمهٔ مشاهدهٔ انوار مجرد است.

موضع متفکران مسلمان در این باره برگرفته از متون دینی است. آیات و روایات فراوانی در این باره وجود دارد. پارهای از روایات عقل را حجت باطنی در کنار حجت ظاهری می شمارند (کلینی، ۱۴۰۱: ۱۶/۱).

از دیدگاه صدرا، آغاز دین معرفت حصولی به خداست که از راه برهان به دست می آید. این معرفت، تصدیق به وجود خداوند را موجب می شود اما کامل ترین معرفتی که انسان با آن خداوند را تصدیق می کند، معرفت شهودی و آگاهی حضوری است (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۱۳۶/۶ ۱۳۷۰).

## معرفت عقلى

معرفت عقلی عبارت است از نیروی ادراکی که با آن می توان حقایق را به نحو کلی ادراک کرد (حسین زاده، ۱۳۸۶: ۲۳۸؛ ابراهیمیان، ۱۳۸۷: ۱۸۶).

ملاصدرا برای عقل و معرفت اهمیت بسیار قائل است و آن را اشرف خصال، ملاک تکلیف و سرور سایر قوا می داند (صدرالدین شیرازی، ۱۳۶۶: ۲۳۸-۲۳۸). در کتابهای صدرا فراوان از استدلال عقلی استفاده شده است؛ از جمله وی در بحث از احدیت، وحدانیت و توحید حق تعالی از استدلال عقلی فراوان بهره می برد (همو، ۱۳۸۷: ۳۱). صدرا در مقالهٔ اول کتاب کسر الاصنام الجاهلیه نوشته است:

اگر کسی پیش از کامل کردن معرفت و استوار ساختن آن با عبادات شرعی به مجاهدت و ریاضت بپردازد گمراه و گمراه کننده است. نشستن در مجلس وی قلب را میمیراند و دین را تباه میسازد و به عقاید مسلمانان زیان میرساند (همو، ۱۳۸۱: ۵۴).



وی بر خلاف عارفان، برهان را ناکافی و پای استدلالیان را چوبین نمی دانست. اصدرا که در آغاز خود را سرگرم بحثهای فلسفی کرده بود و عقل و برهان را طریق وصول به حقیقت می دانست، در نهایت صوفی صافی و عارفی روشن ضمیر شد که هم تخصص در برهان داشت و هم توغل در عرفان. با وجود این، اصول فلسفهٔ مشایی را سست و بی اعتبار و ارسطو را جاهل نمی پنداشت (همان، ۱-۳۵). او فضیلت علم و حکمت را با استناد به شواهد قرآنی اثبات می کرد؛ برای نمونه در قرآن کریم آمده است: ﴿وَمَنْ يُؤْتَ الْحِکَمَةَ فَقَدُ أُوتِیَ خَیرًا گِیرًا ﴾ (بقره/ ۲۶۹؛ همو، ۱۳۸۷: ۲۷) و ﴿هَلُ يَسَتَوِی النّینَ یَعْلَمُونَ وَالّذینَ لَا یَعْلَمُونَ ﴾ (زمر/ ۹؛ همو، مفاتیح الغیب، ۱۳۶۳؛ ۱۹۸).

رسول خداع الله در روایتی می فرماید: «تفکّر ساعة خیر من عبادة سبعین سنة». صدرا در شرح این روایت می نویسد:

یک ساعت تفکر ارزشمندتر از عبادت هفتاد ساله است؛ زیرا تفکر تو را به خدا میرساند و عبادت به ثواب (همان: ۱۲۰).

صدرا در تحلیل علم و معرفت جنبهٔ مفهومی را از بعد وجودی آن جدا کرده است. این تفکیک مایهٔ حل بسیاری از ابهامات فلسفهٔ وی شده است. بهترین تعریفِ علم در آثار صدراست (همو، ۱۹۸۱: ۲۹۱/۳). اینکه علم عبارت است از صورت منطبع نزد عاقل، مردود است. به نظر وی علم یک نوع وجود است و نه ماهیت و آن عبارت از وجود ذهنی است (همان: ۲۸۸۸۳). صدرا علم را از سنخ هستی میداند و می گوید:

علم امری سلبی مانند تجرد از ماده نیست، چنان که امری اضافی هم نیست بلکه امری وجودی است؛ آن هم نه هر وجودی بلکه وجود بالفعل نه وجود بالقوه؛ آن هم نه هر وجود بالفعل بلکه وجود بالفعل غیر آمیخته به عدم. علم هر اندازه از آمیخته بودن به نیستی و عدم پاک و پیراسته باشد به همان اندازه علمتر است (همان: ۲۹۷/۳).

۱. در پاسخ به شعر مولوی که گفته بود:

پای استدلالیان چوبین بود چنین پاسخ داد:

زآهن تثبیت فیاض مبین پای برهان آهنین خواهی به راه پای استدلال خواهی آهنین

پای چوبین سخت بیتمکین بود

پاى استدلال كردم آهنين از صراط المستقيم ما بخواه نحن ثبتناه في الأفق المبين

علم عبارت است از وجود شیء مجرد یعنی وجودی که غواشی ماده از آن گرفته شده است (همان: ۲۸۶/۳، ۲۹۲ و ۳۵۴). اینکه علم ماهیت، عرض و کیف نفسانی نیست بلکه وجود است وی را به نظریهٔ دیگری در معرفت شناسی رسانده است و آن نظریهٔ مشهور اتحاد عاقل و معقول است. صدرا پس از اقامهٔ برهان در اثبات اتحاد عاقل و معقول مي افزايد: «وهذا البرهان جار في سائر الإدراكات الوهميّة والخياليّة والحسّية» (همو، المشاعر، ۱۳۶۳: ۵۲). وقتى نفس تعقل مي كند داراي «معلوم» مي شود. رابطهٔ مدرک با مدرک اتحادی است و این دو یکی هستند. از منظر جناب آخوند، اتحاد عاقل با معقول سبب استكمال و اشتداد وجودي نفس مي شود. نفس با يذيرش هر صورت ادراکی در هر مرتبه از مراتب ادراک، عین آن صورت می گردد و به آن صورت استكمال مى يابد. هر چه انسان در مقام علم بالاتر رود روح او قوى تر و كامل تر می گردد (همو، ۱۹۸۱: ۳۱۲/۳-۳۱۳). قبل از صدرا اختلاف نفوس را به اعراض می دانستند ولى ملاصدرا به تبع عرفا معتقد است كه نفوس مراتبي دارد كه مطابق درجات علم و معرفت انسان در تکامل است (همان: ۳۲۱/۳-۳۲۱). هر ادراکی اعم از حسی، خیالی و عقلی فقط به طریق اتحاد بین مدرک و مدرک است؛ بدین گونه که نفس در مقام عقل به صورت عقلیهای که از سنخ ذات و جوهر اصلی اوست متحد می گردد و عقل و عاقل و معقول یکی می شود. تعمق در این مطلب ما را به این نکته رهنمون می سازد که تعامل حداکثری بین معرفت عقلی و عرفانی وجود دارد.

از سویی دیگر، جهل انسان به معارف الهی، موجب سقوط وی است و قلب انسان را به غواشی مکدر و تیره می کند تا جایی که ظاهر و باطنش فاسد می گردد. این معنای قول خداوند متعال است که: ﴿كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهُمْ مَاكَانُوایَكَسِبُونَ ﴾ است (همو، ۱۳۶۰: ۴).

صدرا برای خالی بودن بعضی از نفوس از معقولات و دوری آنها از سعادت ۵ علت ذکر کرده است: ۱. نقص جوهری؛ ۲. پیروی از قوهٔ شهوت و غضب در اهل معاصی؛ ۳. پرداختن به ظاهر عبادت بدون تأمل در فلسفهٔ وجودی آن؛ ۴. تعصب بر عقاید باطلی که با تقلید در فرد ایجاد شده است؛ ۵. نشناختن طریق صحیح. اما هنگامی که این موانع و حجابها از قلب انسان کنار رود به دریافت حقیقت اشیا نائل می شود (همو، ۱۳۵۴: ۳۶۷).

با وجود این، نمی توان حاکمیت عقل را در همهٔ عرصه ها پذیرفت. برخی از امور مثل معرفت ذات و شناخت صفات خداوند به شکل عقلی ناممکن و خارج از طور عقل است (همو، ۱۴۱۱: ۱۶ و ۲۹۸). برای دستیابی به حقیقت اشیا که بالاترین مرتبهٔ معرفت است راهی جز عرفان وجود ندارد. عجز از اکتناه به حقیقت اشیا به دلیل ناتوانی از ادراک کنه ذات خداوند است. ذات احدیت برتر از آن است که مخلوقی از مخلوقات از عهدهٔ شناخت آن برآید (جوادی آملی، ۱۳۸۹: ۲۵۲). بر همین اساس، شایسته است از نوعی دیگر از معرفت سخن گفت که این مشکل را حل کرده و به صدرا در رسیدن به بسیاری از اصول بنیادین حکمت متعالیه سود رسانده است.

## معرفت عرفاني

این نوع معرفت بدون واسطه از سوی خداوند است. از این رو، شاید بتوان آن را در شمار علوم حضوری به حساب آورد. صدرا این معرفت را کامل ترین معرفتی دانسته که با آن انسان با تمام وجود، خداوند را تصدیق کرده است (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۱۳۶۶–۱۳۳۷). استفاده از شهود در کنار عقل، سبب شده است صدرا از علمای مشّاء جدا گردد و از بسیاری از آفاتی که متوجه فلاسفهٔ عقل گرا شده است مصون بماند. به عبارت دیگر، رمز توفیق صدرا استفاده از عقل و شهود در کنار همدیگر است (کربن، ۱۳۷۳: ۴۸۲).

ملاصدرا در الاسفار بس از اثبات عینیت صفات خداوند با ذات، کلام امیرالمؤمنین التالا: «أوّل الدین معرفته وکمال معرفته التصدیق به» را شاهد مدعای خود ذکر می کند و در توضیح آن می نویسد:

آغاز دین معرفت حصولی به خداست که از راه برهان به دست می آید و همین معرفت سبب تصدیق به وجود خداوند می شود ولی کامل ترین معرفتی که با آن انسان با تمام وجود، خداوند را تصدیق می کند، معرفت شهودی و آگاهی حضوری است (صدرالدین شیرازی، ۱۹۸۱: ۱۳۶/۶-۱۳۷۱).

از نظر صدرالمتألهین، علم حقیقی علم حضوری است و علم حصولی تابعی از آن و فرع علم حضوری است. ملاک این تقسیم مفهوم بودن یا وجود بودن مدرک و معلوم است. علم حقیقی از سنخ وجود است و علم حصولی از قسم ماهیت و مفهوم و به علم



حضوری منتهی می گردد: «ثمّ العلم بالشیء قد یکون نفس وجوده العلمیّ، نفس وجوده العینیّ وقد یکون وجوده العلمیّ غیر وجوده العینیّ) (همو، ۱۴۱۶: ۴۶-۴۵؛ حائری یزدی، ۱۳۸۷: ۵۰). علامه طباطبایی نیز در آغاز مرحلهٔ یازدهم نهایة الحکمه پس از وجدانی بودن و اثبات حضوری بودن علم نفس به ذات می نویسد: علم حصولی به حضوری بازگشت می کند... علم حصولی یک اعتبار و انتراع عقلی است که عقل آدمی ناچار است به آن تن دهد ولی در واقع از یک معلوم حضوری انتراع شده است و به لحاظ وجودی حضوری بوده است (طباطبایی، بیتا: ۲۲۰).

بر اساس این تحلیل نمی توان وجود علم حصولی را امر واقعی تلقی کرد بلکه از آنجا که علم مساوق با حضور است علم حصولی امری اعتباری است. علم چیزی جز حضور وجود بدون پرده نیست و حصول تمام ادراکات به نحوی بر تجرید از ماده متوقف است؛ زیرا ماده، منبع و ملاک عدم و غیبت است و هر جزئی از جسم از بقیهٔ اجزای خود غایب است و هر صورتی که از ماده بیشتر بری باشد حضور آن برای ذاتش صریح تر است. کم ترین حضور وجود از صورت محسوس برای ذات خود سپس برای متخلیه، مطابق مراتب آن و بعد از آن برای معقول است و بالاترین معقولات قوی ترین موجودات است (صدرالدین شیرازی، ۱۳۶۳: ۵۰).

# علم حقیقی از دیدگاه صدرا

صدرا معتقد است که علم حقیقی از سنخ نور است:

واعلم أنّ المتبع في المعارف الإلهيّة هو البرهان وهذا البرهان نور يقذفه الله في قلب المؤمن تتنور به بصيرته فيرى الأشياء كما هي... (صدرالدين شيرازي، ١٣٤١: ٢٨٧).

علاوه بر این، علم حقیقی ویژگیهای دیگری نیز دارد:

١. علم حقيقي از سنخ نور است:

«هو ثمرة نور يقذف فى قلب المؤمن بسبب اتصاله عالم القدس و الطهارة والخلوص...» (همو، ١٩٨٢: ١١/١)؛ اين علم ثمرة نورى است كه از اتصال با عالم قدس و طهارت قلب از پليدىها و زشتىها و مجاهده با جهل و... به دست مى آيد.

٧. انسان را به حق مى رساند... و آن علمى كه مقصود اصلى و كمال حقيقى و



موجب قرب حق تعالى است علم الهي و علم مكاشفات است و فايده عمل تصفيه ظاهر و باطن، و فايدهٔ تهذيب باطن حصول صور علوم حقيقيه است (همو، رسالهٔ سه اصل، ۱۳۴۰: ۷۴/۱). ملاصدرا در جایی دیگر گفته است:

علمی که سبب رسیدن انسان به حق شده است جز از راه تصفیهٔ باطن و ریاضت بدن و ترک جاه و شهرت و خالی شدن از رسوم و عادات خلق میسر نمی گردد. بدون پیروی اهل در متابعت از انبیا و اولیا و اقتباس نور معرفت از مشکوة ابواب خاتم انبیا و خاتم ولايت علي فرهاى نور يقين بر دل هيچ سالكي نمي تابد (همان: ۵۵).

٣. از جانب خدا افاضه شده است. این علم علمی است که خدا به هر کس که بخواهد مى دهد. خدا با علم خويش مى داند كه چه كسى شايستگى و استحقاق اين علم را دارد. ملاصدرا در مقدمهٔ كتاب العرشيه مي نويسد: «جعل الله قلبه منوّر بنور المعرفة)) (همو، ١٣٤١: مقدمه).

۴. این علم از طریق ریاضت و تهذیب نفس به دست می آید. معرفت حقیقی از طریق ریاضت حاصل می شود و آن علمی است که حق تعالی در کتاب خویش آن را از سنخ نور دانسته است و از سنخ علمي كه نزد فلاسفه هست، نيست بلكه مراد از آن، ایمان حقیقی به خدا و فرشتگان مقرب و کتابهای آسمانی و انبیای الهی و ایمان به روز آخرت است (همو، رسالهٔ سه اصل، ۱۳۴۰: ۶). آن علمي كه مقصود اصلي و كمال حقیقی و موجب قرب به حق تعالی است علم الهی و علم مکاشفات است. این علم از راه مجادلات كلامي و تقليدات عامه و از راه فلسفهٔ بحثي به دست نمي آيد بلكه از راه تدبیر در آیات خدا و تفکر در ملکوت آسمان و زمین کسب می گردد (همو، المشاعر، ۱۳۶۳: ۳). وي در كتاب *مفاتيح الغيب* مي نويسد:

هذا من رموز حقائق لا يهتدي من العقلاء إلى مغزاها إلّا أوحديّ زكيّ صبور ولا يصل إلى أغوارها من الحكماء إلّا من تعلّم علم السباحة في البحور ويعرف منطق الطيور ويفهم لسان الملكوت يمنح عليه جنايا الجبروت وخفايا اللاهوت ولا ينفع أحد منها كثيرَ الانتفاع إلا من أمعن في الخلوات وأتعب نفسه في الرياضيّات مع إعراض شديد عن عادات الخلق ورسومهم (همو، مفاتيح الغيب، ١٣۶٣: ۵).

۵. اساس معرفت حقیقی تقواست. ملاصدرا اساس معرفت را تقوا دانسته است و آن را



راه حل بسیاری از مشکلات خویش می داند و می گوید با هدایت الهی ابواب بسیاری از مشکلاتی که برای من پیش می آید گشوده شده است (همو، مفاتیح الغیب، ۱۳۶۳: ۸).

و. شريف ترين علوم است. شريف ترين علوم، علم به خدا و روز آخرت است؛ زيرا آن غايتِ تمام حركات و غاية الغايات است. «أشرف هذه العلوم السوابق والأصول هم العلم بالله... والعلم الأعلى هو أشرف العلوم لأنّ سائر العلوم يراد لأجله وهو لا يراد إلّا بنفسه فيكون غاية الغايات... وأمّا العلم الحقيقيّ الحاصل بالكشف والمشاهدة بنور البصيرة فكيف يكون حجابًا وهو عين المقصد ومنتهى المطلب» (همان: ٥٠ـ٢٥).

کسی که به علم حقیقی رسیده باشد به سعادت واقعی دست یافته است (همان: ۱۸۰). صدرا بر حکمتی که از شهود جداست حمله می کند؛ چون در این حکمته فقط به مقولهٔ متی و جده بسنده شده است (همو، الشواهد الربوبیه، ۱۳۴۰: ۳۸).

## عوامل رسیدن به معرفت عرفانی

1. تقوا: خداوند در قرآن کریم وعده داده است که هر کس تقوا پیشه کند خداوند به او نیروی تمیز حق از باطل و درست از نادرست را میبخشد (ر.ک: بقره/ ۲۸۲). ملاصدرا یادآور می شود که تقوا صفات نفسانی را از جان و دل آدمی پاک می کند (همو، مفاتیح الغیب، ۱۳۶۳: ۶۶).

٢. اخلاص: «من أخلص لله أربعين صباحًا ظهرت ينابيع الحكمة من قلبه على لسانه»
 (مجلسي، بيتا: ٢٤٢/۶).

- ٣. ايمان
- ۴. عمل صالح
- ۵. عمل به علم
- ۶. رياضت: رياضت مشروع، عامل رسيدن به معارف بلند عقلى است (همو، مفاتيح الغيب، ۱۳۶۳: ۸).

#### صدرا در مقدمهٔ کتاب الاسفار مینویسد:

بر اثر اشتغال نفس به ریاضت و مجاهدت حقایقی بر من مکشوف شد که از راه برهان و عقل توان دستیابی به آن را نداشتم (همو، ۱۹۸۱: ۸/۱).



#### وى در مقدمهٔ كتاب اسرار الآبات نوشته است:

هذا الكتاب الذي قال أحد الحكماء... اللّهم إلّا لمعيّ الفطن الذكيّ الذي أشرق عقله وتنوّر قلبه واستتارت سريرته واستفاءت بصيرته مع رياضات عليه ومجاهدات نفسانيّة (همو، ۱۳۶۰: ۴).

## ۷. تدبر در آیات خدا و تفکر در ملکوت آسمانها و زمین

این علوم الهی، از راه مجادلات کلامی و فلسفهٔ بحثی و تخیلات صوفیانه به دست نمی آید بلکه بر اثر تدبر در آیات خدا و تفکر در ملکوت آسمان ها و زمین و با دوری جستن شدید از آنچه اهل مجادله دنبال آن بودند، حاصل می شود (همو، المشاعر، ۱۳۶۳: ٣). با همهٔ اهمیتی که صدرا برای معرفت عرفانی قائل است شخصیت وی بالاتر از آن است که به زیّ صوفیان درآید و خویش را گرفتار قید و بند سنتهای خانقاهی کنید و یا شطحات و طامات به زبان آورد. کتاب کسر الاصنام الجاهلیه کتابی است که وی در رد تصوف دروغین و متصوفان ریاکار نوشته است.

## كيفيت تعامل معرفت عقلى و عرفاني

## ١. مخالفت معرفت عقلي و عرفاني

این بدان معناست که این دو معرفت هیچ رابطهای با یکدیگر نداشته باشند. ملاصدرا صریحاً به این نکته اشاره می کند که عقل و آیات و روایات، مخالف و رویاروی یکدیگر نیستند تا وصول به یکی در گرو جدایی از دیگری باشد (جوادی آملی، ۱۳۸۹: ۲۵۶/۵).

## ۲. تساوی معرفت عقلی و عرفانی

این نیز کاملاً مشهود است؛ زیرا ابزارهای رسیدن به معرفت عقلی و عرفانی بـا یکـدیگر تفاوت دارد؛ در یکی از عقل و در دیگری از قلب استفاده شده است.

## ۳. استفادهٔ حداکثری از عقل

این گونه نیست که در فلسفهٔ صدرا بیشتر از عقل استفاده شده باشد. تعدادی از تألیفات صدرا در زمانی بود که وی در کهک قم به ریاضت مشغول بود. خیلی از



مسائل هم وجود دارد که معرفت عرفانی کمک زیادی به حل آنها کرده است.

## ۴. استفادهٔ حداکثری از عرفان و شهود

این در صورتی است که بپذیریم در فلسفهٔ صدرا بیشتر از عرفان استفاده شده است. هرچند در جاهایی علوم حصولی را اعتباری میدانیم و حقیقتِ علم و معرفت را حضور میدانیم، با پذیرش اعم بودن عرفان در فلسفهٔ صدرا، فلسفهٔ او را از حالت فلسفه خارج نموده ایم.

## ۵. تعامل حداکثری بین معرفت عقلی و عرفانی

پارهای اوقات معرفت عرفانی به عقلی نیاز دارد. قلب مرکز مشاهدات، مکشوفات و مشهودات است اما القائات شیطان در این مرحله راه می یابد. از این رو، روشن است که این بستر از آفات مصون نیست. در اینجا نقص و خطاپذیری شهود را با عقل جبران می کنیم (جوادی آملی، ۱۳۸۶: ۱۱۳). شهود نیز به دو گونهٔ شهود معصوم و شهود مشوب تقسیم می شود. برای صیانت از حدوث خطا در شهود مشوب باید آن را به شهود معصوم ارجاع داد و حکمت متعالیهٔ برهانی میزان خوبی برای تشخیص شهود مشوب از کشف خالص است (همان: ۱۵۵).

عارف تا هنگامی که مدعای خود را با برهان آشکار نکند مانند عاشق دردمندی است که از اظهار درد خود برای دیگران عاجز است. حکمت متعالیه و مسیری که صدرالمتألهین پیریزی کرده است یگانه طریقی است که از عهدهٔ تفسیر و تبیین مشهود اهل معرفت برآمده است. پارهای اوقات عقل به عرفان نیاز دارد. گاه صدرا آنچه را با برهان به دست آورده بود با چشم شهود نیز درک کرده بود. وی مینویسد:

اشتعلت نفسى لطول المجاهدات اشتعالًا نوريًّا والتهب قلبى لكثرة الرياضات التهابًا قويًّا ففاضت عليها أنوار الملكوت وحلّت بها خبايا الجبروت ولحقتها الأضواء الأحديّة وتداركتها الألطاف الإلهيّة فاطّلعت على أسرار لم أكن أطّلع عليها إلى الآن وانكشفت لى رموز لم تكن منكشفة هذا الانكشاف من البرهان بل كلّ ما علمته من قبل بالبرهان عاينته مع زوائد بالشهود والعيان من الأسرار الإلهيّة... (صدرالدين شيرازي، ١٩٨١: ١٨٨).

(FF)

۱. راههای خطاپذیری مکاشفات و علم حضوری عبارتاند از: ۱. رسیدن به مرتبهٔ داوری؛ ۲. رسیدن به مرحلهٔ بیان برای دیگران؛ ۳. رسیدن به مرحلهٔ تخیّل؛ ۴. تقسیم مکاشفات به شیطانی و رحمانی؛ ۵. مظهریت نفس برای فاعلیت تام حق تعالی؛ ۶. نیازمندی مکاشفه به تأویل همانند نیازمندی رؤیا به تأویل.

او در مقدمهٔ کتاب اسرار الآیات تصریح می کند که این کتاب را فقط کسی می تواند بفهمد که تهذیب نفس کرده باشد و صراحتاً اشاره می کند که به مسائلی چون اصالت وجود، وحدت شخصی وجود، اتحاد عاقل و معقول، توحید حق تعالی و قاعدهٔ بسیط الحقیقه، پس از مجاهدتی طولانی و ریاضت رسیده است. عقل از دریافت کنه اشیا ناتوان است و تنها با بهره گیری از عرفان می توان به درک کنه آنها رسید. شناخت اسماء و صفات حق تنها از طریق شهود میسر است.

البته باید یاد آور شد که بعضی از معارف از طریق عقل دریافت می گردد و عرفان نقشی ندارد. اساسی ترین معرفتهای بشری که در سرنوشت و سعادت انسان نقش اساسی دارند، از جمله مسئلهٔ اثبات وجود خداوند و اسمای حسنای او متکی بر عقل است. همچنین التزام به امور تعبدی در بخشهایی از دین پشتوانهٔ عقلی دارد (حسینزاده، ۱۳۸۲: ۵۸).

## نتيجهگيري

با اینکه معرفت عقلی در رسیدن به بسیاری از معرفتهای بشری که در سرنوشت و سعادت انسان کمک شایانی می کند نقش اساسی دارد، از دریافت کنه و حقیقت اشیا ناتوان است. معرفت عرفانی هم علی رغم کمکهای فراوان که به حل بسیاری از معضلات فلسفهٔ صدرا کرده است؛ از جمله اصالت وجود، اتحاد عاقل و معقول و ... خود نیز در معرض خطاست و به کمک عقل نیاز دارد. آنچه عارف می یابد چون به گونهای بی واسطه و وجدانی و شخصی است، به هنگام انتقال به دیگران در معرض القائات شیطان قرار می گیرد. در اینجا عقل معیار خوبی برای تمیز بین کشف درست از نادرست است. معرفت شناسی صدرایی در همهٔ حوزههای آن با مسئلهٔ وحدت عاقل و نادرست است. معرفت شناسی صدرا با تلفیق این نظریه با اشتداد وجودشناختی نفس در فرایند حرکت جوهری، مدعی وجود تعامل حداکثری بین معرفت عقلی و شهودی فرایند حرکت جوهری، مدعی وجود تعامل حداکثری بین معرفت عقلی و شهودی خویش آورده سبب شده است که از ایرادات جدی که متوجه فلاسفهٔ عقل گرا چون ابن رشد شده است، برکنار ماند. پس هم معرفت عرفانی به عقلی کمک می کند و هم معرفت عقلی به عرفانی.



#### كتابشناسي

- ابراهیمیان، حسین، معرفت شناسی از دیدگاه برخی از فلاسفهٔ اسلامی و غربی، قم، دفتر تبلیغات اسلامی، ۱۳۸۷ ش.
- ابن سينا، حسين بن عبدالله، التعليقات، تحقيق عبدالرحمن بدوى، الهيئة العامة للكتب، قاهره، ١٩٧٣ م.
- ٣. همو، برهان شفا، ترجمه و پژوهش مهدى قوام صفرى، تهران، فكر روز، ١٣٧٣ ش.
  ١. ابن فارس بن زكريا، احمد، معجم مقاييس اللغه، تحقيق و ضبط عبدالسلام محمد هارون، قم، مكتب الاعلام الاسلامي، ١٤٠٤ ق.
  - ۵. جوادی آملی، عبدالله، رحیق مختوم، شرح حکمت متعالیه، چاپ چهارم، قم، اسراء، ۱۳۸۹ ش.
    - ۶. همو، معرفت شناسى در قرآن كريم، چاپ چهارم، قم، اسراء، ۱۳۸۶ ش.
- ۷. حائری یزدی، مهدی، آگاهی و گواهی، ترجمهٔ رسالهٔ تصور و تصدیق ملاصدرا، تهران، انجمن حکمت و فلسفهٔ ایران، ۱۳۸۷ ش.
  - ۸. حسین زاده، محمد، مبانی معرفت دینی، قم، مؤسسهٔ آموزشی و پژوهشی امام خمینی، ۱۳۸۲ ش.
    - ٩. همو، منابع معرفت، قم، مؤسسهٔ آموزشی و پژوهشی امام خمینی، ۱۳۸۶ ش.
      - ۱۰. دهخدا، على اكبر، لغتنامه، تهران، سيروس، ١٣٣٧ ش.
- سجادی، جعفر، فرهنگ اصطلاحات فلسفی ملاصدرا، تهران، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۷۹ش.
- ۱۲. سهروردی، شهاب الدین یحیی، مجموعه مصنفات شیخ اشراق، جلد دوم، به اهتمام هانری کربن، تهران، انجمن حکمت و فلسفهٔ ایران، ۱۹۷۷ م.
- ۱۳. صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم، اسرار الآیات، مقدمه و تصحیح محمد خواجوی، تهران، ۱۳۶۰ ش.
- ١٤. همو، الحكمة المتعالية في الاسفار العقلية الاربعه، چاپ سوم، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٩٨١ م.
- 1۵. همو، الشواهد الربوبية، تصحيح و شرح سيدجلال الدين آشتياني، مشهد، دانشگاه مشهد، ١٣٤٠ ش.
  - 16. همو، العرشيه، تصحيح غلامحسين آهني، تهران، مولى، ١٣٤١ ش.
- ۱۷. همو، المبدأ و المعاد، تصحيح سيدجلال الدين آشتياني، تهران، انجمن حكمت و فلسفة ايران، ١٣٥٤ ش.
  - ۱۸. همو، المشاعر، تصحیح هانری کربن، چاپ سوم، تهران، کتابخانهٔ طهوری، ۱۳۶۳ ش.
- ۱۹. همو، *المظاهر الالهية في اسرار العلوم الكماليه*، مقدمه و تصحيح محمد خامنه اي، تهران، صدرا، ۱۳۸۷ش.
  - · ٢٠. همو، تفسير القرآن الكريم، تصحيح محمد خواجوى، قم، بيدار، ١٤١١ ق.
  - ۲۱. همو، رسالهٔ سه اصل، تصحیح سیدحسین نصر، تهران، دانشکدهٔ علوم معقول و منقول تهران، ۱۳۴۰ ش.
  - ۲۲. همو، شرح اصول الكافى، تعليق على نورى، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و تحقيقات فرهنگى، ۱۳۶۶ ش.
    - ۲۳. همو، كسر الاصنام الجاهليه، مقدمه و تصحيح جهانگيري، تهران، بنياد حكمت صدرا، ۱۳۸۱ ش.
  - ۲۴. همو، مفاتيح الغيب، تصحيح محمد خواجوى، تهران، مؤسسهٔ مطالعات و تحقيقات فرهنگى، ۱۳۶۳ ش.
    - طباطبايى، سيدمحمدحسين، نهاية الحكمه، قم، مؤسسة النشر الاسلامى، بىتا.
    - ۲۶. فعالى، محمدتقى، درآمدى برمعرفت شناسى ديني و معاصر، قم، معارف، ١٣٧٧ ش.
    - ۲۷. كاپلستون، فردريك، تاريخ فلسفه، ترجمهٔ سيدجلال الدين مجتبوي، تهران، سروش، ١٣٥٨ ش.
      - ۲۸. کربن، هانری، ت*اریخ فلسفهٔ اسلامی*، ترجمهٔ جواد طباطبایی، تهران، کویر، ۱۳۷۳ ش.
      - ٢٩. كليني، محمد بن يعقوب، الاصول من الكافي، چاپ چهارم، بيروت، دار صعب، ١٤٠١ ق.
  - . وين، اندرو، فلسفه يا بروهش حقيقت، ترجمهٔ سيدجلال الدين مجتبوي، تهران، جاويدان، ١٣٥١ ش.
    - ٣١. مجلسي، محمدباقر، بحارالانوار، بينا، بيتا.